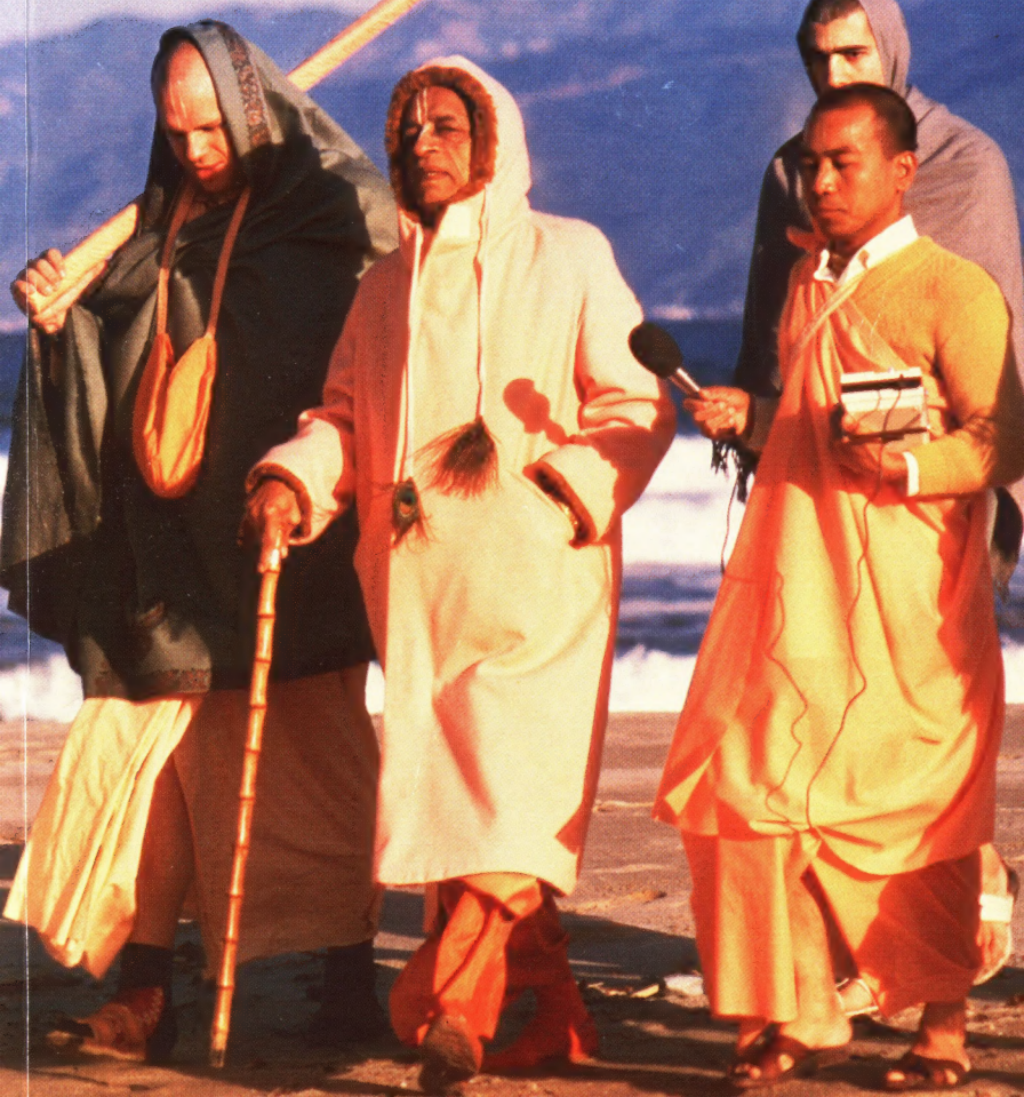


Его Божественная Милость  
А. Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада  
ачарья-основатель Международного общества сознания Кришны

# ЖИЗНЬ *происходит из* ЖИЗНИ



## ПОЛЕЗНЫЕ КОНТАКТЫ !

- Книги издательства ВВТ •

**А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады:**

+7 922 107 01 08 **Алексей**



мы на OZON

- Бизнес на духовных принципах •

+7 922 206 39 30 (WhatsApp, Telegram)

**Александр Шершевский**



- Духовное общение в группах •

+7 922 142 59 14 **Евгения**



- Воскресные программы [vk.com/goloka\\_sunday\\_fest](https://vk.com/goloka_sunday_fest) •

- Кафе вкусной и здоровой пищи •

**«Люблю и Благодарю»** на Куйбышева, 55а

Кафе «Рада»

на Вайнера, 8

2 этаж ТЦ «Красный леопард»)

+7 (343) 288-28-34



- Искусство взаимных отношений •

**Геннадий и Ольга Устиченко**

[t.me/zv\\_otnosheniya](https://t.me/zv_otnosheniya)

[vk.com/zv\\_otnosheniya](https://vk.com/zv_otnosheniya)



- онлайн и живые встречи в Екатеринбурге •

[vk.com/zhizn\\_v\\_poiskakh\\_smysla](https://vk.com/zhizn_v_poiskakh_smysla)

- канал с лекциями **Александра Хакимова** •

[www.youtube.com/c/ahakimovlive](https://www.youtube.com/c/ahakimovlive)

**ЖИЗНЬ**  
*происходит из*  
**ЖИЗНИ**

**Книги Его Божественной Милости  
А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады,  
опубликованные на русском языке:**

Бхагавад-гита как она есть  
Шримад-Бхагаватам  
Шри Чайтанья-чаритамрита  
Кришна, Верховная Личность Бога  
Учение Шри Чайтаньи  
Нектар преданности  
Нектар наставлений  
Шри Ишопанишад  
Свет бхагаваты  
Легкое путешествие на другие планеты  
Учение Господа Капилы  
Молитвы царицы Кунти  
Послание Бога  
Наука самоосознания  
Совершенство йоги  
По ту сторону рождения и смерти  
На пути к Кришне  
Раджа-видья — царь знания  
Бесценный дар  
Сознание Кришны — высшая система йоги  
Совершенные вопросы, совершенные ответы  
Жизнь происходит из жизни  
Путь к совершенству  
Путешествие вглубь себя  
Еще один шанс  
В поисках просветления  
Нарада-бхакти-сутра

Издательство «Бхактиведанта бук траст» было основано  
Шри Шримад А. Ч. Бхактиведантой Свами Прабхупадой  
для публикации книг по ведической философии и культуре.  
В настоящее время эти книги переведены на 87 языков.

**Его Божественная Милость**  
**А. Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада**  
ачарья-основатель Международного общества сознания Кришны

**ЖИЗНЬ**  
*происходит из*  
**ЖИЗНИ**



THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST

Поделиться своими впечатлениями, высказать пожелания, задать вопросы, а также заказать другие книги издательства «Бхактиведанта бук траст» вы можете по адресу:

[krishna.ru](http://krishna.ru)

Copyright © 1991 The Bhaktivedanta Book Trust

[krishna.com](http://krishna.com)

Life Comes From Life (Russian)

ISBN 978-5-906941-12-1

Напечатано в 2019 г.

# Предисловие

Для людей, привыкших считать любое утверждение современных ученых проверенной и доказанной истиной, эта книга будет большой неожиданностью. «Жизнь происходит из жизни» представляет собой серию диалогов, где в импровизированной манере подвергаются критическому разбору некоторые из широко распространенных концепций, предубеждений и методов современной науки. В этих диалогах один из величайших философов и ученых XX века Его Божественная Милость А. Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада (1896–1977) проливает свет на подспудные и беспочвенные домыслы, составляющие основу популярных в наше время теорий о происхождении и цели жизни.

В каком бы уголке земного шара ни оказался Шрила Прабхупада, в ранние утренние часы, когда в воздухе еще разлиты прохлада и тишина, он, закутавшись в теплый *чадар*, выходил на продолжительную прогулку, разделяя эти редкие моменты своей жизни с небольшой группой учеников и последователей. Иногда он пребывал в задумчивости или просто любовался окружающей природой, почти не разговаривая со своими спутниками. В другой раз он начинал говорить много и увлеченно, на самые разные темы. В ходе таких оживленных бесед философия переставала быть чем-то скучным и заумным; она становилась скальпелем, с помощью которого можно проникнуть в любую сферу бытия. Благодаря своему недюжинному интеллекту,

духовной проницательности и необыкновенному острому Шрила Прабхупада мог точно охарактеризовать любую теорию или проблему. Не приемля поверхностного и догматичного мышления, он спорил со своими учениками, укреплял их веру и шутил с ними, вдохновлял их, передавал им весь свой духовный опыт и заботливо вел к все более глубокому пониманию действительности.

В 1973 году в ходе таких утренних прогулок в окрестностях Лос-Анджелеса некоторые из этих разговоров были записаны на пленку. Вопросы, связанные с наукой, Шрила Прабхупада обсуждал, как правило, с доктором Тудамом Сингхом, который стал его инициированным учеником. Химик-органик по профессии, д-р Сингх впоследствии долгое время руководил Институтом Бхактиведанты — международным центром углубленных исследований в области естественных наук, философии и теологии.

Известный во всем мире как писатель, ученый, духовный наставник и посланец великой культуры Индии, в этой книге Шрила Прабхупада с философской строгостью и обезоруживающей прямотой демонстрирует методологическое несовершенство современной науки и ее тщательно маскируемую предвзятость, а также, применяя здравый смысл, выводит на чистую воду ученых с их непроверенными (и недоступными для проверки) спекуляциями, выдаваемыми доверчивой публике за широко известные факты. Так Шрила Прабхупада рассеивает туман материалистических и нигилистических мифов, которые под видом науки заворожили всю современную цивилизацию.

# Введение

## Наука: истина и вымысел

*Откуда вы знаете, что непрерывный прогресс науки не вынудит ученых считать, что вечна не материя, а жизнь? Откуда вы знаете, что через 10 000 лет человек не склонится к тому мнению, что материя, скорее всего, произошла из жизни?*

*Луи Пастер*

Начнем, как в сказке. Давным-давно большинство из нас верило, что мы питаемся натуральными, полезными продуктами, в которых нет опасных химикатов; давным-давно мы доверяли рекламе и надписям на упаковке, превозносящим замечательные качества наущенных хлебов наших. Давным-давно добрая половина мира верила в честность людей, возглавляющих государство, — высокопоставленных государственных деятелей и местных чиновников. Давным-давно мы считали, что наши дети получают хорошее образование в государственных школах. И уж совсем давно многие из нас соглашались с тем, что атомная энергия будет использована в мирных целях и не принесет никакого вреда счастливому и здоровому обществу.

Однако не так давно наши иллюзии рассеялись. Производители, которые обманывают покупателей; заводы, ко-

торые и не думают перерабатывать свои ядовитые отходы; политические лидеры, которые попадают в скандальные истории, — все это не оставило и следа от нашей прежней наивности. Теперь ни для кого не секрет, что с помощью средств массовой информации можно с невиданным доселе мастерством создать завесу обмана и иллюзии, и никто не отличит истину от лжи, подлинник от подделки.

Ученые дольше всех умудрялись сохранять безупречную репутацию рыцарей истины, спрятавшись от посторонних глаз в своих башнях из слоновой кости элитарности. Среди прочих сфер деятельности науке отводилось почетное место заповедной земли, где живут искатели истины и ее глашатаи. Ошеломляющий технический прогресс и достижения современной науки окружили эту самую науку ореолом непогрешимости. Уильям Ирвинг Томпсон в своей книге «Очерки о Земле» пишет: «Так же как раньше невозможно было усомниться в авторитете религии, не рискуя быть проклятым, сегодня невозможно поставить под сомнение авторитет науки, не рискуя проплыть невеждой или безумцем». Однако на самом деле учёные, занявшие все ключевые посты в системе образования, в промышленности и в правительстве, давно уже известны своим умением сочетать научные исследования с личными убеждениями, пристрастиями и амбициями, подгоняя под них полученные результаты.

Когда это происходит, поиск истины превращается в псевдонауку со всеми вытекающими отсюда последствиями: искажениями фактов, подлогами и утаиванием правды. К сожалению, такая антинаучная практика характерна и для одной из самых фундаментальных областей научного поиска — исследования истоков и развития жизни. Однако такое положение дел не мешает людям слепо соглашаться с непроверенными, неподтвержденными гипотезами.

Некоторые учёные заявляют, что человек — это просто скопление бессознательных молекул, однако они не в состоянии объяснить людям, каким образом молекулы могут

радоваться от встречи с любимыми или горевать от невосполнимой утраты.

На недавней выставке в Музее естественной истории в Лос-Анджелесе демонстрировались ампулы и пробирки, в каждой из которых было по одному химическому веществу, найденному в теле человека. В пояснении к ним говорилось, что все эти вещества действительно содержатся в человеческом теле и представлены в соответствующих количествах и пропорциях, однако их нельзя считать живыми и нет такого научного метода, с помощью которого их можно было бы оживить.

Майкл Полиани, автор книги «Атомные реакции», пишет: «В основу современной биологии положена гипотеза, что феномен жизни можно целиком объяснить с помощью химии и физики; а ведь физика и химия сводятся к описанию сил, обеспечивающих взаимодействия между атомными частицами... Вот в чем причина наших ущербных представлений о человеке, низводящих его до уровня либо бесчувственного робота, либо клубка слепых страстей. Вот почему наука может легко превратиться в послушный инструмент в руках тоталитаризма; вот почему наука уже стала рассадником опасных заблуждений».

Сегодня многие ученые пропагандируют теорию, согласно которой жизнь произошла из материи. Научно-популярные книги и школьные учебники пестрят утверждениями о том, что жизнь возникла из химических соединений, входивших в состав «первичного бульона»: аминокислот, белков и других необходимых веществ. Однако наука не может доказать эту гипотезу ни экспериментально, ни теоретически. По сути, вся эта теория зиждется исключительно на слепой вере ученых, которую не могут поколебать никакие научные аргументы. Физик Хьюберт Йоки с помощью своей теории информации доказал, что даже одиночная молекула белка цитохрома (не говоря уже о сложных организмах) не могла возникнуть случайно за все то время, которое, по оценкам ученых, существует Земля.

ля. Он пишет: «Необходимо заключить, что, вопреки всем принятым на сегодняшний день теориям, сценарий, который объяснял бы зарождение жизни на Земле как результат случайности и основывался бы при этом на фактах, а не просто на вере, еще не написан».

Сходным образом некоторые ученые поддерживают широко распространенное мнение о том, что солнце, звезды, планеты, галактики и сознательное бытие возникли неожиданно, в результате так называемого Большого взрыва. Однако д-р Эдвин Годвин, биолог из Принстонского университета, сравнивает вероятность возникновения «в результате большого взрыва» такой планеты, как наша, с вероятностью возникновения полного словаря английского языка в результате взрыва печатной мастерской.

Известный биолог У.Г. Торп пишет: «Нельзя исключить возможность того, что проблема происхождения жизни (так же как и проблема происхождения вселенной) станет камнем преткновения для науки, преградой, о которую будут разбиваться все наши попытки свести биологию к физике и химии». Эйнштейн отмечает: «Всякий, кто серьезно занимается наукой, убеждается в том, что законы вселенной несут на себе отпечаток высшего разума — разума, настолько превосходящего человеческий, что мы, с нашими скромными возможностями, должны благоговейно склониться перед ним».

Данная книга с помощью простой логики показывает, что жизнь нельзя свести к атомам и молекулам и что материя сама по себе, без помощи жизненной силы (духа), не способна породить жизнь в любой ее форме. Мы также надеемся, что «Жизнь происходит из жизни» заставит ученых задуматься и посвятить себя иному, более честному и кропотливому поиску истины, — с тем чтобы их разум, средства и труд принесли миру настоящее благо.

Д-р Тудам Дамодара Сингх

# Первая утренняя прогулка

*Записано 18 апреля 1973 г.*

*в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.*

*Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Тудам  
Дамодара Сингх, Карандхара дас Адхикари,  
Брахмананда Свами и другие ученики.*

## Жизнь на других планетах

**Шрила Прабхупада:** Даже на Солнце и Луне есть живые существа. Что думают по этому поводу ученые?

**Д-р Сингх:** Они говорят, что жизни там нет.

**Шрила Прабхупада:** Ерунда. Там есть жизнь.

**Д-р Сингх:** Они отрицают существование жизни на Луне, потому что не обнаружили ее там.

**Шрила Прабхупада:** Почему они верят в это? Планета Луна покрыта пылью, но даже в этой пыли могут обитать живые существа. Любая атмосфера пригодна для жизни. Любая. Поэтому в Ведах<sup>1</sup> живых существ называют *сарва-гатах*, что означает «существующие в любых условиях». Живое существо нематериально. Несмотря на то что оно заключено в материальное тело, оно нематериально. Замечу, что когда мы говорим о разных атмосферах, то имеем в виду разные материальные условия.

**Карандхара:** Они говорят, что атмосфера Луны непригодна для жизни, хотя единственное, что они вправе утверждать, так это то, что она непригодна для жизни, которая известна им.

**Шрила Прабхупада:** В Ведах говорится, что живое существо не связано ни с чем материальным. Его нельзя сжечь, разрезать, иссушить или намочить. Это обсуждается в «Бхагавад-гите»<sup>2</sup>.

**Д-р Сингх:** Ученые считают, что их знания о жизни на нашей планете должны быть приложимы и к жизни на других планетах.

**Шрила Прабхупада:** Да. Они думают в первую очередь о самих себе. Они мыслят очень узко, исходя из условий, в которых находятся сами. Мы называем это «философией доктора Лягушки». (Смех.)

В одном колодце жила лягушка. Услыхав однажды от приятеля о существовании Атлантического океана, она спросила:

- А что такое Атлантический океан?
- Это огромный водоем, — ответил приятель.
- Огромный? Неужели в два раза больше моего колодца?
- О нет. Гораздо больше, — ответил приятель.
- Во сколько раз больше? В десять?

Так лягушка продолжала свои вычисления. Но можно ли понять, насколько огромен великий океан, если делать это таким образом? Наши возможности, опыт и мыслительные способности ограничены. Все рассуждения ученых в конечном счете не приводят ни к чему, кроме лягушачьей философии.

**Карандхара:** Они очень дорожат так называемой «научной добросовестностью», которая подразумевает, что они могут опираться только на свой непосредственный опыт.

**Шрила Прабхупада:** Вы можете говорить о *своем* опыте, а я о *своем*. Но чего ради я должен считаться с вашим опытом? Если вы глупец, то что же, и я должен, по-вашему,

превращаться в глупца? Может быть, вы и лягушка, но что, если я — кит? Чего ради я должен мерить все масштабами вашего колодца? У вас есть свой метод научного познания, а у меня свой.

**Д-р Сингх:** Не обнаружив воды на поверхности Луны, ученые сделали вывод, что там не может быть жизни.

**Шрила Прабхупада:** Они не видели всей поверхности Луны. Предположим, сюда прилетит кто-нибудь с другой планеты, приземлится в Аравийской пустыне и вернется назад. Сможет ли он составить полное представление о природе всей Земли? Его знания будут неполными.

**Карандхара:** У них есть прибор, который может обнаруживать воду. Они говорят, что запускали его на орбиту Луны и пришли к выводу, что там нет воды, а следовательно, не может быть и жизни.

**Шрила Прабхупада:** Даже если предположить, что там, как на Солнце, нет воды, все равно там обитают живые существа. Как растет кактус в пустыне, казалось бы, совершенно без воды?

**Карандхара:** Он получает ее из атмосферы.

**Шрила Прабхупада:** Да. Потому что в атмосфере есть все необходимые для поддержания жизни элементы: земля, вода, огонь, воздух и эфир. Эти элементы присутствуют в *любом* материальном объекте. Например, в моем теле есть вода, хотя вы ее и не видите. Откуда исходит это тепло? Вы не видите огня. Разве можете вы видеть, как огонь горит в моем теле? Тогда откуда берется тепло? Как на это ответить?

## Вселенная в атоме

**Шрила Прабхупада:** Вся материя — это сочетание пяти грубых элементов (земли, воды, огня, воздуха и эфира) и трех тонких (ума, интеллекта и ложного эго).

**Карандхара:** Согласно ведической науке, материальная энергия начинается с ложного эго, которое затем преобразуется

в интеллект, потом в ум, а следом за этим в грубые элементы: эфир, воздух, огонь и так далее. Получается, вся материя состоит из одних и тех же первоэлементов. Правильно?

**Шрила Прабхупада:** Да. Материальная вселенная возникает подобно тому, как огромное дерево баньян<sup>3</sup> вырастает из крохотного семени. Никто не способен увидеть дерево в этом семечке, но в нем есть все необходимые для дерева элементы, включая разум. Фактически тело каждого — подобие вселенной. Ваше тело и мое тело — это разные вселенные, маленькие вселенные. Поэтому в наших тела, как и во вселенной, представлены все восемь материальных элементов. Аналогичным образом тело насекомого — тоже вселенная.

**Карандхара:** И атом?

**Шрила Прабхупада:** К нему применима та же формула: в атоме содержатся все вышеперечисленные компоненты. *Анор аййан маҳато маҳийан* (Катха-упанишад, 1.2.20). Это значит, что любая вещь, будь она гигантской по размерам или чрезвычайно малой, состоит из одних и тех же первоэлементов. Это справедливо повсюду в материальном мире. Как в маленьких женских часах есть все необходимое для их нормальной работы, так и у муравья есть соответствующий мозг, с помощью которого он справляется со своими задачами. Как такое возможно? Для того чтобы как следует ответить на этот вопрос, необходимо скрупулезно исследовать ткани муравьиного мозга. Но вы не сможете этого сделать. Более того, есть бесчислоное множество насекомых меньше муравья. Таким образом, имеется некий механизм, осуществляющий эту разнообразную деятельность, но ученые не могут его обнаружить.

## Относительность и знание

**Шрила Прабхупада:** Все живые существа наделены разумом, необходимым для осуществления четырех форм деятель-

ности: питания, сна, совокупления и самозащиты. Эти четыре принципа присущи даже атому. Человека отличает от всех остальных только наличие дополнительного интеллекта, с помощью которого он может познать Бога. Это единственное отличие. *Ākāra-nidrā-bhāya-maitkhunam cha samānam etat pāyubhīr naṛānām* (Хитопадеша). Еда, сон, половая жизнь и самозащита есть повсюду. Вы видели, как растут деревья. Дойдя до нароста, кора продолжает расти не *tak*, а вот *tak*. (*Шрила Прабхупада жестом показывает, как кора огибает нарости.*) У дерева есть разум: «Если расти в этом направлении, я натолкнусь на препятствие, так что выберу-ка я другой путь». Но где у дерева глаза? Как оно может видеть? Оно обладает *разумом*. Этот разум, возможно, развит не до такой степени, как у вас, но тем не менее это разум. У ребенка тоже есть разум, хотя и не такой развитой, как у его отца. Со временем тело ребенка вырастет и станет похожим на тело отца, и тогда его интеллект полностью разовьется и проявится.

**Д-р Сингх:** В таком случае разум — понятие относительное.  
**Шрила Прабхупада:** Да. Все относительно. У вас свое тело, своя продолжительность жизни, а у муравья — своя. И мы, и муравей живем каждый по сто лет, но продолжительность этих «ста лет» зависит от нашего тела. Даже Браhma, наделенный самой долгой жизнью в этой вселенной, и тот живет сто лет. Нам может показаться, что муравей живет всего несколько дней. Аналогичным образом на других планетах, где атмосфера отлична от земной, существуют формы жизни, приспособленные к условиям на этих планетах. Но ученые пытаются на все смотреть с точки зрения относительных условий Земли. Это абсурд. Почему они так поступают? Если все космическое проявление подчиняется закону относительности, то как ученые могут утверждать, что условия на нашей планете должны соответствовать условиям жизни на других планетах?

Веды учат нас, что опыт нужно всегда рассматривать с учетом *деша-кала-патры*. *Деша* значит «среда обитания»,

*кала* — «время», а *патра* — «деятель». К каждому явлению нужно подходить, учитывая эти три составляющих. Например, рыба прекрасно чувствует себя в воде, а мы на берегу моря дрожим. Причина этого в том, что наши *деша-кала-патра* различны. Но, если мы скажем, что чайки тоже будут дрожать в воде, это будет вздор; их *деша-кала-патра* опять-таки другие. В материальном космическом творении 8 400 000 различных видов живых существ, и каждый из них должен приспособливаться к обстоятельствам по-своему. Даже на этой планете — вы не будете чувствовать себя в своей тарелке, скажем, на Аляске, хотя Аляска — это часть Америки. В свою очередь, живые существа, наслаждающиеся жизнью на Аляске, не переселяются сюда.

**Карандхара:** Стало быть, относительность зависит от занимаемого нами конкретного положения.

**Шрила Прабхупада:** Да. Поэтому и говорится: то, что является пищей для одного, — яд для другого.

**Брахмананда:** Оттого что ученые не могут выжить на Луне сами, они думают, что там не сможет выжить никто.

## День, который длится 8 600 000 000 лет

**Д-р Сингх:** Беда в том, что практически каждый в этом мире смотрит на все, исходя из обстоятельств, в которых находится сам, а это абсурд.

**Ученик:** Человек, никогда не покидавший своей деревни, думает, что мир кончается за ее пределами.

**Шрила Прабхупада:** Да. Лягушка ко всему подходит с мерками своего колодца. У нее нет способности думать иначе. Океан велик, но она размышляет о его величии, руководствуясь понятиями, которые соответствуют ее *собственному* величию. Точно так же Бог велик, но мы размышляем о Его величии в терминах относительного величия, величия, относящегося к нам самим. Есть такие ночные насекомые, которые рождаются, вырастают, производят

потомство и умирают еще до рассвета. Они никогда не видят утра. Поэтому, если они решат, что утра нет вообще, это будет вздором. Так и мы, узнав из *шастр* (богооткровенных писаний), что продолжительность жизни Брахмы исчисляется миллионами наших лет, не верим этому. Мы говорим: «Как это возможно?» Но в «Бхагавад-гите» (8.17) говорится: *сахасра-йуга-парийантам ахар йад брахмано видух* — «Четыре миллиарда трехста миллионов земных лет равны двенадцати часам Брахмы». Даже один крупный индийский политик, о котором все говорили как о великом знатоке «Гиты», не мог согласиться с этим. Он сказал, что это выдумка. Каков негодяй! И тем не менее его принимают за серьезного ученого. Вот в чем проблема. Негодяев и глупцов принимают за ученых, исследователей и философов, и потому весь мир идет в неверном направлении.

# Вторая утренняя прогулка

Записано 19 апреля 1973 г.  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Брахмананда Свами, Карандхара дас  
Адхикари и другие ученики.

## Вымирающий дарвинизм

**Шрила Прабхупада:** Материальный мир представляет собой сочетание трех качеств — *саттвы, раджаса и тамаса* (благости, страсти и невежества), — которые можно наблюдать повсюду. Эти качества в разных соотношениях есть во всех формах жизни. Например, одни деревья приносят замечательные плоды, тогда как другие годятся только на дрова. Это результат соприкосновения с разными качествами природы. Эти три качества проявлены и среди животных. Корова находится под влиянием гуны благости, лев — страсти, а обезьяна — невежества. По Дарвину выходит, что его отцом была обезьяна. (Смех.) Его теория абсурдна.

**Д-р Сингх:** Дарвин говорил, что некоторые живые существа вымирают в борьбе за существование. Способные выжить остаются, а неспособные вымирают. Таким образом, он

утверждает, что выживание и вымирание идут рука об руку.

**Шрила Прабхупада:** Никто не вымирает. Обезьяны не вымерли. Непосредственные предки Дарвина, обезьяны, все еще существуют.

**Карандхара:** Дарвин постулировал существование естественного отбора. Но отбор подразумевает выбор. Кто же выбирает?

**Шрила Прабхупада:** Выбирать должна личность. Кто позволяет одному выжить, а другому погибнуть? Должна существовать некая личность, обладающая разумом и властью отдавать такие распоряжения. Это наше первое суждение. Кто эта личность, объясняется в «Бхагавад-гите». Кришна говорит: *майāдхайакшена пракртих* — «Природа действует под Моим присмотром» (Б.-г., 9.10).

**Д-р Сингх:** Кроме того, Дарвин говорит, что различные живые существа не были созданы одновременно, но появлялись один за другим.

**Шрила Прабхупада:** Тогда как же он объяснит, каким образом начался эволюционный процесс?

**Карандхара:** Современные сторонники дарвинизма утверждают, что первый живой организм появился в результате взаимодействия химических веществ.

**Шрила Прабхупада:** А я говорю им: «Если жизнь возникла из химических веществ и ваша наука достигла такого высокого уровня развития, то почему же вы не можете создать жизнь биохимическим путем в своих лабораториях?»

## В будущем

**Карандхара:** Они говорят, что создадут жизнь в будущем.

**Шрила Прабхупада:** Как скоро? Когда им задают этот принципиальный вопрос, они отвечают: «Мы сделаем это в будущем». Почему в будущем? Это чепуха. «Не верьте завтрашнему дню, чего бы он вам ни сулил». Если они до-

стигли такого прогресса, то уже сейчас должны продемонстрировать, как жизнь может быть создана из химических веществ. В противном случае что толку в их прогрессе? Они несут вздор.

**Карандхара:** Они утверждают, что стоят буквально на пороге создания жизни.

**Шрила Прабхупада:** Это то же самое, что сказать: «В будущем», но другими словами. Ученые должны признать, что до сих пор не понимают, как возникла жизнь. Они утверждают, что скоро докажут химическое происхождение жизни, но это все равно что расплачиваться чеком, датированным будущим числом. Допустим, я даю вам чек на десять тысяч долларов и говорю, что вы сможете получить по нему деньги в будущем, а сейчас у меня на счету ничего нет. Много ли стоит такой чек? Ученые превозносят до небес свою науку, но когда дело доходит до того, чтобы продемонстрировать что-то на практике, то они заверяют, что сделают это в будущем. Предположим, я утверждаю, что я миллионер, но, когда вы просите у меня немного денег, я отвечаю: «Хорошо. Сейчас я выпишу вам чек на большую сумму, по которому вы сможете получить деньги только в будущем. Это вас устроит?» Если вы разумный человек, то ответите: «Дайте мне сейчас хотя бы пять долларов наличными, чтобы у меня в руках было нечто осязаемое». Так и ученые: в своих лабораториях они не могут с помощью биохимии создать даже травинку, но тем не менее заявляют, что жизнь возникла из химических веществ. Какой вздор! Неужели никто не ставит это под сомнение?

**Карандхара:** Они говорят, что возникновение жизни объясняется законами химии.

**Шрила Прабхупада:** Говоря о законе, нужно учитывать, что кто-то должен был его принять. Несмотря на весь так называемый прогресс, ученые в своих лабораториях не могут создать даже травинку. Какие же они тогда ученые?

**Д-р Сингх:** Они говорят, что в высшем смысле все возникло из материи. Живая материя возникла из неживой.

**Шрила Прабхупада:** Тогда из чего возникает живая материя сейчас? Или ученые утверждают, что жизнь возникла из материи в прошлом и не возникает теперь? Откуда сейчас появляется муравей — из грязи?

### Недостающее звено

**Д-р Сингх:** Есть несколько теорий, объясняющих, каким образом жизнь возникла из материи, то есть как живая материя возникла из неживой.

**Шрила Прабхупада** (*отводя д-ру Сингху роль ученого-материалиста*): Хорошо, господин ученый, а почему жизнь не возникает из материи сейчас? Отвечай, шарлатан, — почему жизнь не возникает из материи сейчас?

На самом деле такие ученые — шарлатаны. Они подетски твердят, что жизнь возникла из материи, хотя совершенно неспособны доказать это. Наше Движение сознания Кришны должно разоблачить всех этих обманщиков. Они всего-навсего блефуют. Почему они не создадут жизнь прямо сейчас? Они говорят, что в прошлом жизнь возникла из материи, и утверждают, что это снова произойдет в будущем. Они даже говорят, что сами создадут жизнь из материи. Что это за теория? Они уже заявили, что жизнь возникла из материи. Это относится к прошлому — «возникла». Тогда почему теперь они говорят о будущем? Разве это не противоречие? Они ждут, что прошлое свершится в будущем. Это детский лепет.

**Карандхара:** Они утверждают, что жизнь возникла из материи в прошлом и что таким же способом они создадут ее в будущем.

**Шрила Прабхупада:** Что за вздор? Если они не в состоянии доказать, что жизнь возникает из материи сейчас, откуда им известно, что жизнь возникла этим способом в прошлом?

**Д-р Сингх:** Они предполагают...

**Шрила Прабхупада:** Предполагать может всякий, но это не наука. Предположения может делать кто угодно: вы, я. Но

нужны доказательства. Мы можем доказать, что жизнь возникает из жизни. Допустим, у отца рождается ребенок. Отец живой, и ребенок живой. Но где доказательство, что отцом ребенка может стать мертвый камень? Где их доказательство? Мы легко можем доказать, что жизнь берет начало из жизни. А источник жизни — Кришна. Это тоже можно доказать. Но где доказательство того, что ребенок может родиться из камня? Они фактически не могут доказать, что жизнь возникает из материи. Они откладывают это на будущее. (Смех.)

**Карандхара:** Ученые говорят, что теперь они знают формулы кислот, аминокислот, которые в чем-то подобны одноклеточным живым организмам. Они утверждают, что эти кислоты очень напоминают живых существ, и им, ученым, недостает только какого-то одного звена, чтобы создать жизнь.

**Шрила Прабхупада:** Чепуха! Недостающее звено. Я готов бросить им вызов в лицо! (Смех.) Им не хватает этого вызова. Недостающее звено — это вызов, брошенный им в лицо.

### Нобелевская премия — ослу

**Д-р Сингх:** Некоторые ученые надеются, что в будущем смогут выращивать детей в пробирках.

**Шрила Прабхупада:** В пробирках?

**Д-р Сингх:** Да, они намерены соединять мужские и женские клетки в биологических лабораториях.

**Шрила Прабхупада:** Если они начинают с живых существ, то для чего им пробирки? Это не более чем место для соединения, такое же, как материнская утроба. В чем тут заслуга ученых, если это и так происходит в пробирке, созданной природой?

**Карандхара:** Природа уже делает это, но, если какой-либо ученый сделает то же самое, его удостоят Нобелевской премии.

**Шрила Прабхупада:** Да, об этом говорится в «Шримад-Бхагаватам»: *й́ва-вид-варáхоштра-кхараах сáмстутах пурушаах пайуух<sup>4</sup>*. В этом стихе говорится, что те, кто восхваляет людей, подобных животным, сами не лучше собак, свиней, верблюдов и ослов. *Й́ва* значит «собака», *вид-варáха* — «питающаяся экскрементами свинья», *уштра* — это верблюд, а *кхара* — осел. Если Нобелевскую премию дают ученому, являющемуся мошенником, то заседающие в комитете люди, которые дают ему эту премию, не лучше собак, свиней, верблюдов и ослов. Мы вообще не считаем их людьми. Одно животное превозносит другое. Что тут хорошего? Если люди в Нобелевском комитете сами не лучше животных, то каждый, кто получает Нобелевскую премию по науке, является первым из глупцов, потому что удостоился похвалы не людей, а животных.

**Д-р Сингх:** Для некоторых ученых Нобелевская премия — высшая цель жизни.

**Шрила Прабхупада:** Они шарлатаны. Они несут сущий вздор, но поскольку умеют играть словами, то вводят в заблуждение других.

**Брахмананда:** Нобель — это тот, кто изобрел динамит.

**Шрила Прабхупада:** Он принес великое несчастье и передал свои деньги на то, чтобы создавать новые несчастья.

**Брахмананда:** В «Гите» говорится, что демонические люди совершают поступки, цель которых — разрушить мир.

**Шрила Прабхупада:** Да. *Угра-кармáнаах кишиайáа джагато 'хитаах* (Б.-г., 16.9). Они совершают поступки, которые несут несчастья и ведут мир к гибели.

## Различие между живым и неживым

(Шрила Прабхупада указывает своей тростью на дерево.)

**Шрила Прабхупада:** Раньше на этом дереве росли листья и побеги. Теперь они не растут. Как это объясняют ученые?

**Карандхара:** Они сказали бы, что изменилась химическая структура дерева.

**Шрила Прабхупада:** Чтобы доказать эту теорию, они должны суметь ввести недостающие химические вещества, чтобы ветви и листья снова стали расти. Научный метод включает в себя наблюдение, выдвижение гипотезы и затем наглядный показ. Тогда он безупречен. Но ученые не могут продемонстрировать в своих лабораториях, что жизнь возникает из материи. Они ограничиваются тем, что наблюдают, а потом болтают вздор. Они похожи на детей. В детстве, глядя на ящик граммофона, мы думали, что внутри сидит человечек и поет. Мы думали, что там должен находиться какой-то дух. (Смех.)

**Д-р Сингх:** Один из вопросов, обычно возникающих при изучении биологии, — «В чем разница между живым организмом и неживым?» В учебниках говорится, что главное различие между ними в том, что живое существо может двигаться и производить потомство, а для мертвой материи невозможно ни то, ни другое. Но в этих книгах ничего не говорится о природе души или сознания живого существа.

**Шрила Прабхупада:** Но сознание — главный признак жизни. Только обладая сознанием, живое существо может двигаться и производить потомство. Человек думает о женитьбе и детях, потому что обладает сознанием. Изначальное сознание описано в Ведах: *тад аикшата баҳу сийам* (Чхандогья-упанишад, 6.2.3). Это означает, что Бог, первое существо, обладающее сознанием, сказал: «Я стану многими». Не обладая сознанием, невозможно создавать побочные продукты.

## Индивидуальная жизненная сила

**Шрила Прабхупада:** Садовники поливают зеленые деревья; почему бы им не полить это мертвое дерево, чтобы оно заселено?

**Д-р Сингх:** Они по опыту знают, что оно не будет расти.

**Шрила Прабхупада:** Тогда какого элемента недостает? Ученые говорят, что причина жизни — химические вещества, но

все химические вещества, которые были в живом дереве, сохранились в нем до сих пор. И они поддерживают жизнь множества живых существ — микробов, насекомых. Так что они не могут сказать, что в теле этого дерева нет жизненной энергии. Она есть.

**Д-р Сингх:** Но что можно сказать о жизненной энергии самого дерева?

**Шрила Прабхупада:** Это другое дело. Жизненная сила индивидуальна, и то живое существо, которое было этим деревом, ушло. Только так можно это объяснить — все химические вещества, необходимые для поддержания жизни, сохранились, а дерево тем не менее мертвое.

Вот другой пример. Предположим, я жил в какой-то квартире, а потом съехал. Я уехал, но там осталось множество других живых существ — муравьев, пауков и т. д. Поэтому было бы неверно утверждать, что квартира больше непригодна для жилья только потому, что я с нее съехал. Другие живые существа по-прежнему живут там. Ушел только я — индивидуальное живое существо. Химические вещества в дереве можно сравнить с квартирой: они являются для индивидуальной силы — души — той средой, которая дает ей возможность действовать. Душа индивидуальна. Я — индивидуальность, поэтому я могу уехать из своей квартиры. Микроны тоже индивидуальности, обладающие индивидуальным сознанием. Двигаясь в определенном направлении, они рано или поздно наталкиваются на какое-то препятствие и думают: «Нужно пойти другим путем». Они обладают качествами личности.

**Карандхара:** Но мертвое тело не проявляет качеств личности.

**Шрила Прабхупада:** Да. Это значит, что индивидуальная душа покинула это тело. Душа ушла, поэтому дерево перестало расти.

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, в живом теле бесчисленное множество крохотных живых существ, но индивидуальное «я», владелец тела, тоже находится в нем. Правильно я говорю?

**Шрила Прабхупада:** Да. В моем теле миллионы живых существ. В кишечнике живет много червей. Если они станут сильными, то будут съедать все, что я ем, и пища не принесет мне никакой пользы. Поэтому те, кто страдает глистами, много едят, но не растут. Они худеют и всегда испытывают голод, потому что эти крохотные живые существа съедают их пищу. Таким образом, в моем теле тысячи и миллионы живых существ, все они личности, и я личность, но это тело принадлежит мне, точно так же, как мне может принадлежать сад, в котором живут миллионы живых существ.

**Ученик:** Так что если я ем *кришна-prasad* (пищу, предложенную Кришне), то живые существа в моем теле тоже едят *prasad*?

**Шрила Прабхупада:** Да. Вы очень великодушны. (*Смеется.*) Вы едите *кришна-prasad* ради других.

**Карандхара:** То есть занимаетесь благотворительностью.

**Шрила Прабхупада:** Да, но в вас так много всего, чем они могут питаться, что не нужно прилагать дополнительных усилий, чтобы накормить их.

### Словам тесно, а мыслям просторно

**Шрила Прабхупада:** Индивидуальная душа никогда не исчезает. Она не умирает и не рождается. Она просто меняет тела, как человек меняет одежду. Это совершенное знание.

**Д-р Сингх:** Но почему ученые не признают этого?

**Шрила Прабхупада:** Они непорядочные люди. Они шарлатаны. Их даже нельзя назвать воспитанными людьми. Бывают ситуации, когда воспитанный человек смущается или почувствует стыд. Но у этих людей нет стыда. Они не способны ответить на наш вызов и тем не менее беззастенчиво заявляют, что они — ученые и смогут создать жизнь. Их даже нельзя назвать воспитанными людьми. По крайней мере я так считаю. Воспитанный человек постыдился бы болтать чепуху.

**Д-р Сингх:** Они не думают, прежде чем сказать что-либо.

**Шрила Прабхупада:** Это значит, что они даже не достойны называться людьми. Человек, прежде чем сказать что-либо, дважды подумает. Благодаря Кришне нам совсем не трудно понять, что в теле присутствует жизнь. Он говорит:

*дехино 'смин йатхā дехе  
каумāрам̄ йауванам̄ джарā  
татхā дехāнтара-п्रāптир  
дхīрас татра на мухайати*

«Воплотившаяся в теле душа постепенно меняет тело ребенка на тело юноши, а затем на тело старика, и точно так же после смерти она переходит в другое тело. Трезвомыслящего человека такая перемена не смущает» (Б.-г., 2.13). Этими двумя строками Кришна разрешает все проблемы биологии. Вот что такое знание. Словам тесно, а мыслям просторно. Тома книг, в которых излагается вздор, не имеют никакой ценности. Ученые-материалисты подобны квакающим лягушкам: «Ква-ква-ква!» (Шрила Прабхупада подражает кваканью лягушки, и все смеются.) Лягушки думают: «Ах, как замечательно мы беседуем!» — но в итоге их находит змея, которая говорит: «Ага, здесь сидит отличная лягушка!» (Шрила Прабхупада имитирует звук, который издает змея, поедая лягушку.) Хап! И готово. Со смертью всему приходит конец. Ученые-материалисты квакают: «Ква-ква-ква», но, когда приходит смерть, их научная деятельность обрывается и они становятся собаками, кошками или кем-нибудь в этом роде.

# Третья утренняя прогулка

Записано 28 апреля 1973 г.  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Карандхара дас Адхикари и другие ученики.

## Ученые — воры

**Шрила Прабхупада** (держа в руке розу): Можетли кто-нибудь из ученых создать такой цветок в своей лаборатории?

**Д-р Сингх:** Это невозможно.

**Шрила Прабхупада:** Да, невозможно. Только посмотрите, как изумительно действует энергия Кришны. Ни один ученый не может создать такой цветок в своей лаборатории. Они не могут создать даже нескольких песчинок и тем не менее заявляют, что во всей вселенной никто не может сравниться с ними по уровню интеллекта. Это нелепость.

**Д-р Сингх:** Они берут материю у Кришны, делают с ней что-то, а потом заявляют, что создали нечто замечательное.

**Шрила Прабхупада:** Если бы они хотя бы признали, что берут материю у Кришны, это уже было бы неплохо. Мы осознаем, что все исходит из Кришны.

**Д-р Сингх:** Но они никогда не признают, что берут что-то у Кришны. Напротив, они объявляют создателями себя.

**Шрила Прабхупада:** Что они создали? Они берут песок, смешивают его с определенными химическими веществами и получают стекло. Они не создавали ни песка, ни химических веществ, а взяли их из земли. Как и что они создали?

**Д-р Сингх:** Они говорят: «Мы взяли материалы у природы».

**Шрила Прабхупада:** «У природы» значит «у личности». Они взяли у природы, но все в природе принадлежит Кришне, поэтому их можно назвать ворами. *Ййавासайам идам сарвам*: «Все сотворено Богом» (Ишопанишад, мантра 1). В «Бхагавад-гите» Кришна говорит, что тот, кто не совершает *ягьи* (жертвоприношения), — вор. Совершать *ягью* — значит признавать тот факт, что все взято у Кришны. Мы должны думать: «Кришна, Ты дал нам так много всего, чтобы обеспечить наше существование». Это *единственное*, чего хочет от нас Кришна, — чтобы мы признали это, только и всего. Что еще Ему может быть нужно от *вас*? Что вы в сравнении с Ним? Мы должны признать доброту Кришны. Поэтому, прежде чем есть самим, мы предлагаем пищу Кришне и говорим: «Кришна, Ты дал нам эту чудесную пищу, так что попробуй ее *первым*». А уже потом едим ее сами.

Кришна не голоден, но тем не менее может проглотить весь мир, а затем создать его точную копию. *Пурнасай пурнам адайа пурнам эвавайшишайате* (Ишопанишад, Обращение). Кришна настолько совершенен, что, даже если вы заберете у Него всю Его энергию, вся Его изначальная энергия все равно останется у Него. Вот что значит совершенное сохранение энергии.

### Происхождение природы

**Д-р Сингх:** Есть научный журнал, называемый «Нейчер» («Природа»). В нем публикуются статьи о таких явлениях природы, как растения, цветы и минералы, но никогда не упоминается Бог.

**Шрила Прабхупада:** Мы можем заметить, что растения порождены природой, и будем правы. Но следующий вопрос, который мы должны задать, — «Кто создал природу?» По-настоящему разумный человек будет задавать *этот* вопрос.

**Д-р Сингх:** Как правило, они не думают об этом.

**Шрила Прабхупада:** Это значит, что они глупы. Откуда появилась природа? Как только речь заходит о природе, следующий вопрос должен быть таким: «Природа кого?» Разве не так? В частности, я говорю о *моей* природе, а вы о *своей*. Следовательно, как только упоминается природа, следующим вопросом должен быть такой: «Чья природа?» Природа — это энергия. А коль скоро вы говорите об энергии, мы должны спросить об источнике энергии. Например, если вы говорите об электрической энергии, то должны признать, что у нее есть источник — электростанция. Как можно отрицать ее существование? Подобно этому, природа не действует сама по себе, она находится под контролем Кришны.

**Ученник:** В Ведах говорится, что материальная энергия действует, подчиняясь Кришне.

**Шрила Прабхупада:** Да. Коль скоро речь идет об энергии, то должен быть и ее источник.

## Мираж материального мира

**Карандхара:** Геологи изучают слои земной коры, чтобы установить происхождение Земли.

**Шрила Прабхупада:** Но эти слои ежеминутно создаются и разрушаются. Сейчас они одни, а через полчаса будут другими. Они — *джагат*, постоянно изменяющиеся. Кришна говорит в «Бхагавад-гите» (8.4): *адхिभूतम् क्षारो खावाह* — «Материальную природу отличает бесконечная изменчивость». Поэтому, просто наблюдая за самой энергией, невозможно обнаружить ее источник. Сейчас земные слои могут быть черными, а позднее стать белыми, потом

снова черными. И геологи будут изучать сначала черный слой, затем белый, потом снова черный — и так далее. Это называется *пунах пунай чарвита-чарвананам* — «пережевыванием жеванного»<sup>5</sup>. Сейчас холодно, в середине дня будет тепло, а вечером опять похолодает. Так всё материальное творение претерпевает разнообразные перемены. Наши тела, и те меняются. Все меняется. Но что есть вечность, которая стоит за этими изменениями? Именно это должно быть предметом изучения истинной науки. Ученые не находят вечности и потому разочарованы. Они думают, что в основе всего лежит пустота, ноль. Они думают, что вечность — ноль. И когда их спрашивают, откуда взялся этот ноль, они говорят: «Он появился из ничего». Поэтому мы должны задать им вопрос: «Как возникло многообразие окружающего нас мира?» Веды гласят, что само разнообразие вечно, тогда как изменчивое многообразие, которое ученые изучают в материальном мире, временно. Это многообразие — тень подлинного многообразия. Подлинное многообразие существует вечно в духовном мире.

**Д-р Сингх:** То есть материальная вселенная подобна миражу?

**Шрила Прабхупада:** Да. Предположим, я вижу в пустыне воду, но на самом деле ее там нет. Это иллюзия. Вода существует, но не в мираже. Так и материальное многообразие, которое мы наблюдаем, — многообразие наслаждений — подобно миражу. Мы, живые существа, созданы для наслаждения, но ищем его не в том месте — в иллюзии. Мы подобны животным в пустыне, которые гонятся за иллюзией воды в мираже и в конце концов погибают от жажды. Они не могут утолить жажду иллюзорной водой. Так же и мы стремимся создать множество вещей, чтобы утолить свою жажду наслаждений, но на каждом шагу терпим поражение, поскольку материальное существование — это иллюзия. И быть по-настоящему разумным — значит задаваться вопросом: «Где реальность? Где вечная основа, на которой зиждется эта иллюзия?» Только установив это, мы сможем испытать настоящее наслаждение.

# Четвертая утренняя прогулка

Записано 29 апреля 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Брахмананда Свами, Карандхара дас  
Адхикари и другие ученики.

## Прогресс ослов

**Шрила Прабхупада:** В этом материальном мире все страдают, а научный прогресс означает, что ученые создают условия для новых страданий. Только и всего. Они ничего не улучшают. Бхактивинода Тхакур<sup>6</sup> подтверждает это: *моха джанамийā, анимитиа самсāре, джīваке карайе гāдхā* — «Благодаря своим так называемым научным усовершенствованиям ученый превратился в осла». Можно даже сказать, что ученый постепенно становится все более и более примерным ослом, и никем иным. Предположим, что, надрываясь как осел, человек построит небоскреб. Он может посвятить этому всю свою жизнь, но в конце концов должен будет умереть. Он не может остаться; его вышвырнут из его небоскреба, потому что такова материальная жизнь — она преходяща. Ученые постоянно исследуют что-то, но, если вы спросите их, зачем они это делают, они ответят: «О, это для следующего поколения, во имя бу-

дущего». Но я спрашиваю: «А как же вы? Ваш небоскреб? Если в следующей жизни вы станете деревом, будет ли вам дело до вашего следующего поколения?» Но он осел. Он не знает, что ему грозит опасность простоять перед своим небоскребом десять тысяч лет. А следующее поколение? Если кончится бензин, что это следующее поколение будет делать? И чем следующее поколение поможет ему, если он родится кошкой, собакой или деревом?

Ученые и вообще все люди должны стремиться к свободе от повторяющихся рождений и смертей. Но вместо этого люди все больше и больше запутываются в круговороте рождения и смерти. *Бхаве 'смин клийамананам авидай-кама-кармабхих*. Это цитата из «Шримад-Бхагаватам» (1.8.35). В одной строке здесь дается объяснение всему материальному существованию. Вот настоящая литература. Одна строка ценнее тысячелетнего исследовательского труда. В ней объяснено, как живое существо рождается в этом мире, откуда оно приходит, куда держит путь, что оно должно делать, и много других важных вещей. Слова *бхаве 'смин клийамананам* относятся к борьбе за существование. Почему вообще ведется эта борьба? Ее причина в *авидье*, невежестве. А в чем природа невежества? *Кама-кармабхих*: мы вынуждены трудиться исключительно ради своих чувств, то есть невежество обусловлено нашей запутанностью в материальном удовлетворении чувств.

**Ученик:** Стало быть, верно, что, поскольку ученые в конечном счете трудятся для удовлетворения своих чувств, современные научные исследования только увеличивают запросы тела?

**Шрила Прабхупада:** Да.

## Игра слов и мировой кризис

**Шрила Прабхупада:** В Ведах говорится: *йасмин виджнाते сарвам эвам виджнातам бхавати* — «Тому, кто знает

Абсолютную Истину, открывается и все остальное». У меня нет ученых степеней, но тем не менее я могу бросить вызов ученым. Почему? Потому что я знаю Кришну, Абсолютную Истину. *Йасмин стхито на дхукхена гурунāти вичāйате* — «Тот, кто утвердился в сознании Кришны, не теряет самообладания, даже сталкиваясь с величайшими трудностями» (Б.-г., 6.22). В «Шримад-Бхагаватам» утверждается: *авичайто 'ртахах кавибхир нирūпито йад уттамайлокा-гунāнуварнанам* — «Великие души пришли к заключению, что сознание Кришны является совершенством жизни». Вот какое знание необходимо. А не так, что мы проводим какие-то исследования, выдвигаем теории, а через пятнадцать лет говорим: «Нет, нет, на самом деле все обстоит иначе». Это не наука, это детская игра.

**Д-р Сингх:** Да, именно так они и совершают открытия — с помощью исследований.

**Шрила Прабхупада:** И какова цена такого исследования? Это научный метод вытягивания денег у других, только и всего. Иначе говоря, надувательство. Ученые играют словами: плутоний, фотоны, водород, кислород, — но что это дает людям? Сынша эту игру слов, что люди могут сказать? Сначала один ученый до определенной степени объясняет какое-либо явление, затем приходит другой шарлатан и объясняет все заново, хотя и по-иному, другими словами. Но само явление, которое они пытались объяснить, не меняется. Так в чем же их прогресс? Они только написали тома книг. Сейчас возникла проблема с бензином. Ее создали ученые. Если запасы бензина иссякнут, что будут делать эти шарлатаны-ученые? Они бессильны справиться с этим.

## Куча пыли стоимостью в миллиард долларов

**Шрила Прабхупада:** Сейчас в Индии не хватает воды, но разве ученые пытаются решить эту проблему? Воды в мире

больше чем достаточно. Почему же ученые не обеспечат водой те места, где в ней испытывают острую нужду? Они должны безотлагательно провести ирригационные работы. Но вместо этого они отправляются на Луну, покрытую пылью планету, чтобы сделать ее плодородной. Почему они не проведут орошение нашей планеты? В морской воде нет недостатка, так почему бы им не оросить Сахару, Аравийскую пустыню или засушливые земли Раджастхана? «Да, — отвечают они, — мы сделаем это в будущем. Мы стараемся». В своей гордыне они недолго думая обещают: «Да, да, мы работаем над этим». В «Бхагавад-гите» говорится, что тот, кто пытается осуществить искусственные желания, постепенно утрачивает весь свой интеллект (*कामास तास ताप्र खर्ता-द्जनानाः*).

Эта лунная программа — ребячество. Те, кто стремится попасть на Луну, похожи на капризных детей. Ребенок плачет: «Мама, достань мне Луну», и мать протягивает ему зеркало: «Вот тебе Луна, сынок». Ребенок берет зеркало, видит в нем Луну и говорит: «Ого, у меня есть Луна». К сожалению, это не просто поучительная история.

**Карандхара:** Израсходовав столько денег на полет к Луне и получив оттуда всего-навсего пригоршню камней, люди из Центра управления полетами решили, что там больше ничего делать.

**Брахмананда:** Теперь они хотят отправиться на другую планету, но им не хватает денег. Путешествие на другие планеты стоит миллионы и миллиарды долларов.

**Шрила Прабхупада:** Люди трудятся в поте лица, а бессовестное правительство взимает с них налоги и тратит деньги попусту. Нельзя равнодушно смотреть на то, как деньги, с таким трудом заработанные людьми, выбрасываются на ветер. Теперь руководители блефуют по-новому: «Не беспокойтесь, — говорят они, — мы собираемся на другую планету. На этот раз мы привезем еще больше пыли. Тонны пыли. Теперь у вас будут тонны пыли».

**Д-р Сингх:** Они верят, что на Марсе есть жизнь.

**Шрила Прабхупада:** Они могут верить или не верить. Разницы нет. Жизнь есть здесь, но люди воюют. Предположим, на Марсе есть жизнь. Она там есть, без сомнения. Но что нам всем с того?

**Д-р Сингх:** Людям любопытно узнать, что там происходит.

**Шрила Прабхупада:** То есть ради удовлетворения своего детского любопытства им придется потратить колоссальную сумму денег. Не смешно ли это? А когда их просят помочь какой-нибудь нищей стране, они отвечают: «У нас нет денег». Как вам это нравится?

## Философия санкхьи и современная наука

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, нам хотелось бы услышать о философии *санкхьи*.

**Шрила Прабхупада:** Фактически есть две *санкхьи*: древняя, впервые изложенная Господом Капиладевой, и современная, которую в относительно недавнее время проповедовал атеист Капила. *Санкхья* Господа Капилы объясняет, как избавиться от привязанности к материи и найти Господа Вишну в своем сердце. Эта *санкхья* фактически представляет собой процесс преданного служения. Современная же философия *санкхьи* просто анализирует элементы, из которых состоит материальный мир. В этом отношении она походит на современные научные изыскания. Слово *санкхья* означает «считать». Нас тоже в каком-то смысле можно назвать философами *санкхьи*, потому что мы анализируем материальные элементы: это земля, это вода, это огонь, это воздух, это эфир. К этому списку можно добавить ум, интеллект и эго. Но дальше своего эго я считать уже не могу. Однако Кришна говорит, что есть нечто выше этого, а именно жизненная сила. Ученые этого не знают. Они думают, что жизнь — это просто сочетание мате-

риальных элементов, но в «Бхагавад-гите» (7.5) Кришна отрицает это:

*апарейам итас тв аниāм  
пракртий видхи ме парāм  
джīва-блūтāм махā-бāхо  
йайедам дхāриате джагат*

«Помимо этой, низшей энергии (земли, воды, огня, воздуха, эфира, ума, интеллекта и ложногоego), о могучерукий Арджуна, существует другая, Моя высшая энергия, состоящая из живых существ, которые пользуются тем, что создано материальной, низшей энергией».

**Д-р Сингх:** Изучает ли современная философия *санкхьи* обе эти энергии — низшую и высшую?

**Шрила Прабхупада:** Нет. Современные философы школы *санкхьи* не изучают высшую энергию. Они, как и ученые, только исследуют материальные элементы. Ученые не знают о существовании вечной души, и то же самое можно сказать о последователях школы *санкхьи*.

**Д-р Сингх:** Они исследуют созидательные материальные элементы?

**Шрила Прабхупада:** Неверно называть материальные элементы созидающими! Созидать способна только душа. Жизнь не может быть создана из материи, и материя, в свою очередь, не может создавать сама себя. Вы, живое существо, можете смешать водород и кислород, чтобы получить воду. Но материя сама по себе не обладает созидающей способностью. Если вы поставите бутыль с водородом рядом с бутылью с кислородом, соединятся ли они сами собой, без вашей помощи?

**Д-р Сингх:** Нет. Их необходимо смешать.

**Шрила Прабхупада:** Разумеется. Кислород и водород — низшая энергия Кришны — превратятся в воду только в том случае, если кто-то живой — высшая энергия Кришны — соединит их друг с другом.

## Отдаленная и непосредственная причины

**Шрила Прабхупада:** Низшая энергия сама по себе, без вмешательства высшей, не обладает силой. Это море (*показывает на Тихий океан*) спокойно и безмятежно. Но когда высшая стихия, воздух, приводит его в движение, поднимаются высокие волны. Само море без вмешательства высшей силы не способно на это. Аналогично этому есть и иная, высшая по отношению к воздуху сила, за ней следует другая, за той еще одна, — продолжая эту цепочку, мы дойдем когда-нибудь до Кришны. Так должно проводиться истинное исследование.

Кришна управляет природой, как машинист управляет поездом. Машинист управляет локомотивом, локомотив тянет первый вагон, тот в свою очередь тянет следующий, и так движется весь состав. По тому же принципу начинается творение: Кришна дает первый импульс, а затем благодаря серии поочередных импульсов возникает и поддерживается все космическое проявление. Это объясняется в «Бхагавад-гите» (9.10): *майāдхайакшена пракртих сūйатे са-чарāчарам* — «Материальная природа действует под Моим присмотром, производя на свет всех движущихся и неподвижных существ». А в четырнадцатой главе Кришна говорит:

*са॒र्वा॑-йोनि॒шу कौन्ते॑या  
 मूर्तैः॒ याह॑ सम्भवन्ति याह॑  
 तासाम॑ ब्रह्मा॒ माहाद॑ योनिर  
 अहाम॑ बीजा-प्रदा॒ य पिता॑*

«Знай же, о сын Кунти, что все виды жизни порождены материальной природой, а Я — отец, дающий семя» (Б.-г., 14.4). К примеру, если посадить в землю баняновое семя, то со временем из него вырастет огромное дерево, а вместе с ним и миллионы новых семян. Каждое из этих семян может в свою очередь произвести на свет новое дерево с миллионами своих семян и так далее. Вот

каким образом мы можем понять, что Кришна, изначальный отец всего сущего, является первопричиной всего, что мы видим.

К сожалению, в поле зрения ученых попадает только непосредственная причина; они не могут распознать отдаленную причину. В Ведах о Кришне говорят как о *сарвакारана-кारанам*, причине всех причин. Тот, кто постигнет причину всех причин, постигнет всё. *Йасмин виджнाते сарвам эвам виджनातम् бхавати*: «Тому, кому известна изначальная причина, второстепенные причины открываются сами собой». Веды, источник совершенного знания, называют изначальной причиной Верховную Личность Бога, но ученые с этим не соглашаются, хотя и ведут поиски изначальной причины. Они продолжают настаивать на своем субъективном, несовершенном понимании. В этом их недуг.

## Механическая вселенная

**Шрила Прабхупада:** Ученые не знают, что существует два вида энергии — низшая и высшая, хотя фактически имеют с ними дело каждый день. Материальная энергия никогда не может действовать независимо; сначала она должна вступить в контакт с духовной энергией. Поэтому непонятно, как люди соглашаются с тем, что все космическое проявление (которое есть не что иное, как материя) возникло само собой? Сложный механизм не заработает, пока человек, знающий, как его включить, не нажмет на одну из кнопок. «Кадиллак» — хорошая машина, но, если в ней нет водителя, какой от нее толк? Материальная вселенная тоже представляет собой механизм.

Людей поражают громадные механизмы, состоящие из многих-многих деталей, но умный человек знает, что, как бы совершенен ни был механизм, он будет бездействовать, пока не придет оператор и не нажмет на нужную кнопку.

Так кто же важнее: оператор или механизм? Нас интересует не материальный механизм (космическое проявление), а оператор — Кришна. На это вы можете возразить: «А откуда я знаю, что именно Он оператор?» Кришна говорит: *майадхайакшена пракртих суйате са-чарачарам* — «Под Моим руководством действует все космическое проявление». Если вы скажете: «Нет, не Кришна правит мирозданием», то должны будете признать оператором кого-нибудь другого и *рассказать* нам о нем. Но этого вы сделать не сможете. Следовательно, не имея своего доказательства, вы должны принять мое.

# Пятая утренняя прогулка

*Записано 3 мая 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх  
и Брахмананда Свами.*

## Невидимый пилот

**Шрила Прабхупада:** Почти все люди в мире разделяют ложные представления о том, что жизнь порождена материей. Мы не можем допустить, чтобы эта вздорная теория так и осталась истиной в последней инстанции. Жизнь не возникает из материи. Это материя возникает из жизни. И это не теория. Это факт. Наука исходит из неверной предпосылки, поэтому все ее вычисления и выводы неверны, и от этого люди страдают. Когда все эти ошибочные современные научные теории будут исправлены, люди станут счастливыми. Поэтому мы должны бросить ученым вызов и победить их; в противном случае они введут в заблуждение все общество. Изменяясь, материя проходит через шесть фаз: рождение, рост, сохранение, производство побочных продуктов, увядание и смерть. Но жизнь внутри материи (индивидуальная душа) вечна; она не претерпевает этих изменений. Это только кажется, что жизнь раз-

вивается и отцветает, на самом деле она просто проходит через эти шесть фаз вплоть до того момента, когда материальное тело уже невозможно больше поддерживать. Тогда старое тело умирает, а душа входит в новое. Когда наша одежда ветшает и изнашивается, мы меняем ее. Точно также в один прекрасный день наши тела становятся старыми и бесполезными и мы переходим в новое тело.

Кришна говорит в «Бхагавад-гите» (2.13): *дехино 'смин йатхā дехе каумāрам йауванам जारा तत्था देहान्तराप्राप्तिर* — «Воплотившаяся в теле душа постепенно меняет тело ребенка на тело юноши, а затем на тело старика, и точно так же после смерти она переходит в другое тело». И чуть далее (2.18): *антаванта име дехा нитийасйоктāх शारीरिकाः*. Это означает, что разрушению подвержено только материальное тело неразрушимого и вечного живого существа. Материальное тело тленно, но жизнь в этом теле — *нитья*, вечна.

Все приводится в действие этой жизненной силой. Взять, к примеру, Тихий океан: этими высокими волнами движет живая сила. Или этот самолет (*Шрила Прабхупада указывает на пролетающий самолет*) — разве им никто не управляет?

**Д-р Сингх:** Кто-то им управляет.

**Шрила Прабхупада:** Да. Всем кто-нибудь да управляет. Почему шарлатаны-ученые отрицают это? Самолет — это большая машина, но он летит, управляемый крошечной духовной искрой, пилотом. Ученые бессильны доказать, что этот большой «Боинг-747» сможет лететь без маленькой духовной искры. Маленькая духовная искра способна управлять огромным самолетом, а большая духовная искра управляет всем мирозданием.

## Закрывая глаза на реальные проблемы

**Шрила Прабхупада:** В «Шветашватара-упанишад» говорится:

ке́шāгра-шата-бхāгасай  
 шатāмайах сāдрийāтмаках  
 джīвах сūкиша-сварūпо 'йам  
 са́нкхайāтīто хи чит-канах

Согласно этому стиху, размер души, которой принадлежит тело, составляет одну десятитысячную часть сечения воло-са. Это ничтожно малая величина, сравнимая с атомными величинами. Но именно благодаря этой атомарной духовной энергии функционирует мое тело. Атомарная духовная энергия присутствует в теле, поэтому оно функционирует, поэтому летит самолет. Неужели это так трудно понять?

Предположим, человек считает себя крепким и сильным. *Почему* он крепок и силен? Только потому, что внутри него находится духовная искра. Стоит крохотной духовной искре уйти, как он тут же лишается всей своей силы и энергии, а на его тело набрасываются стервятники. Ученые говорят, что материя является причиной и источником жизни, так давайте попросим их вернуть к жизни хотя бы одного умершего, одного великого человека, например профессора Эйнштейна. Пусть они впрыснут какие-нибудь химические вещества хотя бы одному умершему, чтобы тот смог вернуться к жизни и снова работать. Но они не способны на это. Есть очень много такого, что им неизвестно, но тем не менее этих людей называют учеными.

**Д-р Сингх:** Иногда, если проблема слишком серьезна, мы склонны делать вид, что не замечаем ее.

**Шрила Прабхупада:** Да. Когда обезьяна сталкивается с тигром, она закрывает глаза, и тигр тут же нападает на нее. Так и ученые — если они не могут разрешить проблему, то думают: «Хорошо, пусть все так и остается». Вот что они, в сущности, делают: ведь настоящая проблема — это смерть. Никто не хочет умирать, но ученые не могут остановить смерть. Они говорят о смерти вскользь, потому что не могут избавить людей от нее. Мы не хотим умирать, не хотим стареть и болеть. Но чем тут помогут ученые? Они

не могут ничего с этим поделать. Главные проблемы они отложили в сторону.

## Президент Шакал

**Шрила Прабхупада:** В Бенгалии можно услышать сказку под названием «Джангл-ки раджа». В ней речь идет о шакале, который стал лесным царем. Шакалы известны своим двуличием. Однажды один шакал пробрался в деревню и угодил в лохань с синей краской. Ему удалось убежать обратно в лес, но теперь он был весь синий. Животные удивились: «Кто это? Что это за зверь?» Даже лев был сбит с толку: «Мы вас никогда прежде не видели, сэр. Кто вы?» Шакал ответил: «Я — посланник Бога». И звери стали поклоняться ему, как Богу. Но однажды ночью другие шакалы завыли: «Уу-уу-уу!» А поскольку ни один шакал не может удержаться, чтобы не завыть в ответ, этот синий шакал тоже завыл: «Уу-уу-уу!» Так он разоблачил себя и предстал перед всеми зверями как самый обычный шакал. Многие шакалы из вашего правительства были арестованы и подали в отставку.

**Брахмананда:** Это Уотергейт. Это называется уотергейтским скандалом.

**Шрила Прабхупада:** Фактически в наши дни честный человек не может занять государственный пост. Везде сейчас так. Тот, кто не мошенничает и не лжет, не может удержаться в правительстве. Поэтому благородные люди не входят в состав правительства. Но что тут поделаешь?

**Д-р Сингх:** Политики — самые беззастенчивые лжецы.

**Шрила Прабхупада:** Да, они негодяи. Один философ сказал, что политика — последнее прибежище негодяев.

## Наука должна остановить смерть

**Брахмананда Свами:** Известна ли ученым причина рака?

**Д-р Сингх:** У них есть несколько теорий.

**Шрила Прабхупада:** Допустим, причина рака известна. Ну и что с того? Даже если бы рак был излечим, вы не смогли бы сделать человека вечным. Это невозможно. От рака или от чего-нибудь другого, но человек должен умереть. Он не может избежать смерти. Смерть все равно наступит, не от рака, так от несчастного случая. Подлинное научное исследование должно дать нам возможность остановить смерть. Это подлинная наука, и это — сознание Кришны. Найти лекарство от какой-либо болезни — это еще не достижение. Настоящее достижение — покончить со всеми болезнями. В «Бхагавад-гите» утверждается, что настоящие проблемы — это рождение, смерть, старость и болезни. *Ā-браhma-бхуванāl локāḥ puṇar āvarṭino 'rḍjuṇa*: «Начиная с высшей планеты материального мира и кончая низшей — все они юдоль страдания, где повторяются рождение и смерть». Решением проблемы повторяющихся рождений и смерти является сознание Кришны, метод, который мы практикуем сами и рекомендуем всем остальным. Венный срок все души покинут свои ветхие тела, но та душа, что достигла совершенства в сознании Кришны, больше никогда против своей воли не воплотится в материальном теле, подверженном рождению, смерти, болезням и старости. Вот что такое *настоящая наука*.

# Шестая утренняя прогулка

---

*Записано 7 мая 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Брахмананда Свами и другие ученики.*

## Химические вещества как производное от мистической силы

**Шрила Прабхупада:** Ученые говорят, что жизнь возникает из химических веществ. Но сначала они должны ответить на вопрос о том, откуда появились эти вещества. Химические вещества порождены жизнью, и это означает, что жизни присуща мистическая сила. Например, на апельсиновом дереве много апельсинов, и каждый из них содержит химические вещества: лимонную кислоту и т. д. Откуда появились эти химические вещества? Очевидно, их порождает жизнь, пребывающая внутри дерева. Ученые упускают из виду вопрос о происхождении химических веществ. Они начинают свои изыскания с химических веществ, но не могут выяснить их происхождения. Химические вещества порождены высшей жизнью — Богом. Высшая жизнь (Верховный Господь) создает все химические вещества, которые

находятся в атмосфере, в воде, в людях, в животных, в земле; подобием этому является живое человеческое тело, которое тоже производит множество химических веществ. Это и называется мистической силой. Не признав существования мистической силы Господа, невозможно ответить на вопрос о происхождении жизни.

**Д-р Сингх:** Ученые скажут, что не могут поверить в мистическую силу.

**Шрила Прабхупада:** Но тогда они должны объяснить происхождение химических веществ. Каждый видит, что обыкновенное дерево производит множество химических веществ. Но как оно это делает? Поскольку ученые не могут ответить на этот вопрос, они должны согласиться с тем, что жизни присуща мистическая сила. Я не могу объяснить даже, как мой ноготь растет из пальца, — это выше моего понимания. Иначе говоря, мой ноготь растет благодаря непостижимой силе, *ачинтья-шакти*. Таким образом, если *ачинтья-шакти* есть даже у обыкновенного человека, то представьте, какой *ачинтья-шакти* обладает Богом.

Разница между Богом и мной в том, что, хотя я обладаю теми же возможностями, что и Бог, я могу создавать только небольшое количество химических веществ, тогда как Он производит их в колоссальных количествах. Я могу создать только немного воды в виде пота, но Бог может создавать океаны. Достаточно сделать анализ одной капли морской воды, чтобы точно определить качественный состав всего моря. По аналогии с этим обыкновенное живое существо представляет собой неотъемлемую часть Бога, поэтому, изучая живых существ, мы начнем понимать Бога. Бог обладает огромной мистической силой. Его мистическая сила действует быстро, как электрическая машина. Некоторые машины, работающие на электрической энергии, устроены так совершенно, что запускаются от одного нажатия кнопки. Так и Бог: стоило Ему сказать: «Да будет мир», и процесс творения начался. Если посмотреть

на деятельность природы с этой точки зрения, то ее будет совсем не трудно понять. Бог обладает такими удивительными энергиями, что мир создается просто по Его приказу.

**Брахмананда:** Некоторые ученые не признают ни Бога, ни ачинтья-шакти.

**Шрила Прабхупада:** Это говорит об их недобросовестности. Бог существует, и Его ачинтья-шакти тоже существует. Откуда у птиц способность летать? И вы, и птица — живые существа, но благодаря своей ачинтья-шакти птица может летать, а вы нет. Возьмем другой пример: семя вырабатывается из крови. Тело мужчины наделено мистической силой, и из-за того, что у него есть половое желание, его кровь преобразуется в семя. Как бы это могло быть, если бы в этом не участвовала некая мистическая сила? Живые существа обладают многими мистическими силами. Корова ест траву и производит молоко. Это всем известно, но, если дать вам пучок травы, появится ли у вас молоко? Следовательно, корова обладает мистической силой. Съев траву, корова может превратить ее в молоко. Мужчины и женщины устроены примерно одинаково, но мужчина не может, съев пищу, превратить ее в молоко, а женщина может. Все это мистические силы.

**Д-р Сингх:** Ученые скажут, что в различных телах вырабатываются различные ферменты и этим объясняется то, что корова дает молоко.

**Шрила Прабхупада:** Да, но кто создал эти ферменты и этот механизм? Это было сделано с помощью мистической силы. Вы не в состоянии создать эти ферменты и этот механизм. Вы не можете получить молоко из сена в вашей лаборатории. В своем теле с помощью мистической силы вы можете превращать пищу в кровь и ткани, но в лаборатории превратить без мистической силы хотя бы траву в молоко вам не удастся. Поэтому вы должны признать существование мистической силы.

## Происхождение мистической силы

**Шрила Прабхупада:** Развитием в себе различных мистических сил заняты главным образом йоги. Йог может ходить по воде и не тонуть. Он не подчиняется закону гравитации. Эта мистическая сила называется *лагхимой*. *Лагхима* позволяет человеку становиться легче пуха и нарушать закон гравитации. Система *йоги* просто учит развивать непостижимую силу, уже имеющуюся в том, кто занимается этой практикой. Эти ребята плавают (*указывает на купающихся*), а я не умею плавать. Однако способность плавать потенциально заложена во мне. Необходима только практика. Итак, если человек обладает такими йогическими силами, подумайте, какой же йогической силой обладает Бог. Поэтому в Ведах Его называют Йогешварой, «владыкой всех мистических сил». В «Бхагавад-гите» (10.8) Кришна говорит: *ахам сарвасайя прабхаво маттас्तर्वाम् прवर्ततमे* — «Я источник всех духовных и материальных миров. Все исходит из Меня». Пока мы не согласимся с этим утверждением Господа, мы не сможем последовательно объяснить происхождение материальной природы. Бога нельзя понять, не признав существования мистической силы, но если вы придете к научному пониманию Бога, то поймете все.

**Д-р Сингх:** То есть вы хотите сказать, что наука начинает свои исследования с промежуточной ступени, а не с изначальной?

**Шрила Прабхупада:** Да, именно так. Они не знают источника. Ученые принимают что-то за точку отсчета, но откуда берется эта точка? Этого они не знают, несмотря на обширные исследования. Следует согласиться, что первоисточник всего сущего — это Бог, который обладает мистическими силами и из которого все возникает. Он Сам говорит в «Бхагавад-гите»: *ахам сарвасайя прабхаво маттас्तर्वाम् прवर्ततमे* — «Я источник всех духовных и материальных миров. Все исходит из Меня». Наши выводы основаны не на слепой вере — они сугубо научны.

**Материя происходит из жизни. Жизнь — источник — обладает неограниченными материальными ресурсами. Это великая тайна творения.**

Если выронить иголку, она тотчас упадет, но птица весом в несколько фунтов парит в воздухе. Мы должны установить источник ее способности летать. Изучая природу, можно обнаружить, что любое живое существо обладает той или иной мистической силой. Человек не может жить в воде дольше нескольких часов, а рыба живет в ней постоянно. Разве это не мистическая способность?

**Д-р Сингх:** Это мистическая способность, но для меня, не для рыбы.

**Шрила Прабхупада:** Да. Так происходит, потому что мистические способности распределяются не поровну. Бог, источник всего сущего, обладает всеми мистическими силами. Какие-то из Его мистических сил достаются мне, какие-то — вам, какие-то — птицам. Но сокровищницей всех мистических сил является Бог.

Известны восемь основных видов мистических сил. Вот некоторые из них: *лагхима* (с помощью которой можно стать легче перышка), *махима* (с помощью которой можно стать больше горы), *прапти* (позволяющая дотянуться до чего угодно) и *иши尔ва* (с помощью которой можно полностью подчинить себе другое существо и управлять им). Еще одним видом мистической силы обладает солнце — из солнечного света необъяснимым образом возникает множество вещей. Не признав существования мистической силы, ученые не смогут объяснить эти явления. Они просто будут ходить вокруг да около.

**Д-р Сингх:** Ради того чтобы обосновать свою точку зрения, изворотливые ученые могут сказать все что угодно, не приводя никаких доказательств. Но подлинный ученый должен постичь высшую изначальную причину — то есть провести исчерпывающий анализ.

**Шрила Прабхупада:** Верно. Пока он не обнаружит высшую причину, нельзя считать, что он занимается наукой.

**Д-р Сингх:** Подразумевает ли познание мистических сил понимание того факта, что наше тело умирает с каждым днем?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** Но обыватель не думает, что умирает.

**Шрила Прабхупада:** Это следствие его глупости. Он умирает с каждым мгновением, но думает: «Я буду жить вечно». В сущности, смерть начинается с самого момента рождения. Люди умирают, и, видя это, мы приходим к выводу, что должны *остановить* смерть. Но так называемые учёные не только приближают смерть, но и отказываются от дальних советов по исправлению своих ошибок.

# Седьмая утренняя прогулка

---

*Записано 8 мая 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх  
и другие ученики.*

## Обманщики и обманутые

**Шрила Прабхупада:** Такие явления природы, как сила тяготения или невесомость, — это *ачинтья-шакти*, непостижимые энергии, и настоящая наука подразумевает познание *ачинтья-шакти*. Начинать исследование цепи явлений с какого-либо определенного момента времени — не научно; это не даст полного знания. Мы должны узнать, где начало всего. Если в своих исследованиях мы продвинемся достаточно далеко, то обнаружим, что истоком природы является *ачинтья-шакти*. К примеру, мы можем, применяя свой мозг, изобразить цветок с помощью кисти и краски. Но постичь, каким образом на земле сами собой растут и плодоносят растения, мы не в состоянии. Нарисованный цветок доступен нашему пониманию, а настоящий — нет. По существу, ученые не могут объяснить явление биологического роста. Они лишь жонглируют словами: «молекула», «хромосома», но на самом деле не могут объяснить этого явления.

Главная ошибка так называемых ученых заключается в том, что в своих рассуждениях и умозаключениях они используют индуктивный метод. К примеру, если ученый захочет с помощью индуктивного метода установить, смертен ли человек, то должен будет исследовать каждого человека, пытаясь узнать, нет ли среди них одного или нескольких бессмертных. Ученый говорит: «Я не могу согласиться с утверждением, что все люди смертны. Нельзя исключить существование нескольких бессмертных. Я еще не всех обследовал. Как же я могу утверждать, что человек смертен?» Такой процесс называется индуктивным. Дедуктивный же метод подразумевает следующее: ваш отец, ваш учитель или гуру говорят вам, что человек смертен, и вы соглашаетесь с этим.

**Д-р Сингх:** То есть существуют и восходящий, и нисходящий процессы получения знаний?<sup>7</sup>

**Шрила Прабхупада:** Да. Восходящий процесс никогда не приведет к успеху, поскольку основан на информации, полученной нами с помощью чувств, а чувства несовершены. Поэтому мы используем нисходящий процесс.

Бога нельзя познать с помощью индуктивного метода. Поэтому Его называют *адхокшаджа*, что означает « тот, кого невозможно познать напрямую ». Ученые утверждают, что Бога нет, но ведь они пытаются познать Его напрямую. А Он — *адхокшаджа!* Ученые ничего не знают о Боге именно потому, что не применяют подходящий для такого познания метод. Чтобы понять трансцендентную науку, необходимо обратиться к истинному духовному учителю, со смирением внимать и служить ему. Господь Кришна говорит об этом в «Бхагавад-гите» (4.34): *тад виддхи пранипāтена парипрайнена севайā*.

Однажды мой Гуру Махараджа<sup>8</sup> сказал: «Современный мир — это общество обманщиков и обманутых». К сожалению, обманутые превозносят обманщиков, а маленькие обманщики поклоняются большим. Предположим, сюда придет стадо ослов и начнет восхвалять меня: «О, Джагад-

гурю<sup>9</sup>. Чего стоит их похвала? Но похвала из уст джентльмена или образованного человека наверняка будет в чем-то уместной. Обычно же и те, кто хвалит, и те, кого хвалят, невежественны. Как говорится в Ведах, *самстут-тах пурушах пайух*: «Маленькое животное возносит хвалу большому».

## Сострадание

**Шрила Прabhупада:** Закон обманывает, медицина обманывает, правительство тоже обманывает. Высокие правительственные чиновники обвиняются в получении взяток. Если губернатор берет взятки и полиция берет взятки, то разве может идти речь о хорошем обществе? Народ выбирает того политика, который обещает всем счастливую жизнь. Но поскольку счастье — это *майя* (иллюзия), он никогда не сможет сдержать свое обещание; так общество просто полнится лгунами. Однако люди жаждут такого иллюзорного счастья, вот почему они снова и снова избирают лидеров без чести и совести.

Вайшнав<sup>10</sup> испытывает сострадание ко всем этим невежественным людям. Великий вайшнав Махараджа Прахлада молился Господу: «О мой Господь, у меня самого нет никаких проблем. Мое сознание постоянно поглощено размышлением о Твоей необыкновенной трансцендентной деятельности, поэтому мне все ясно. Но меня очень тревожит судьба этих негодяев, гонящихся за призрачным счастьем».

Вайшнав думает только о том, как сделать людей счастливыми. Он знает, что они тщетно добиваются того, чему не суждено случиться. На протяжении пятидесяти-шестидесяти лет люди гоняются за призрачным счастьем, а затем умирают, так и не завершив своих трудов и не зная, что станет с ними после смерти. Фактически они мало чем отличаются от животных, потому что животное тоже не знает, что с ним станет после смерти. Животное не

знает, в чем ценность жизни, как не знает оно и того, зачем появилось на свет. Под воздействием *майи* оно просто ест, спит, совокупляется, защищается и умирает. Только и всего. На протяжении всей своей жизни невежественные животные, а также люди с животными наклонностями прилагают огромные усилия только для того, чтобы добиться этих пяти вещей: еды, сна, совокупления, защиты и смерти. Поэтому обязанность вайшнава — наставлять людей: говорить им о существовании Бога и о том, что мы Его слуги и можем наслаждаться вечной жизнью, полной блаженства, служа Ему и развивая в себе любовь к Нему.

### За пределами клетки

**Д-р Сингх:** Но разве живое существо, пока пребывает в материальной природе, не нуждается в материи?

**Шрила Прабхупада:** Нет, живое существо абсолютно духовно и потому не нуждается в материи. Но, поскольку его ум воспален, ему кажется, что оно нуждается в ней. Живое существо подобно алкоголику, который на деле не нуждается в спиртном, но тем не менее думает: «Если я перестану пить, то умру». Это и есть *майя*, иллюзия. Неужели алкоголик и впрямь умрет, если не выпьет?

**Д-р Сингх:** Нет. Но если человек откажется от еды, он умрет.

**Шрила Прабхупада:** Это тоже не совсем так. Вчера вечером мы говорили о Рагхунатхе дасе Госвами<sup>11</sup>. На склоне лет он почти не ел и не спал. Он пил лишь немного пахты раз в три-четыре дня и работал до двадцати двух часов в сутки, оставляя на сон всего два или три часа. А были дни, когда он совсем не спал. Вы спросите: «Как же он мог жить?» — но он прожил сто лет. Еда, сон, совокупление и защита не заботили Рагхунатху даса Госвами, но тем не менее он продолжал жить. Будучи чистым преданным Кришны, он отдавал себе отчет в том, что душа вечна и независима, несмотря на то что оказалась в клетке этого тела, в котором на самом деле не нуждается. Предположим, птица

попала в клетку. Разве она живет только потому, что находится в клетке? Без клетки она будет свободна. Люди думают, что пребывание в клетке тела делает их счастливыми. Это глупость. На самом же деле наше заключение в клетке тела является причиной того, что мы испытываем страх. Но если мы очистим свое существование (для этого нам даже не надо покидать свое тело), то сразу станем *абхая*, не знающими страха.

*брахма-бхутах прасаннāтмā  
на юочати на кāнкшати  
самах сарвешу бхутешу  
мад-бхактим лабхате парām<sup>12</sup>*

Мы можем тотчас пробудиться и вернуться к нашему изначальному духовному существованию, которое свободно от страха, скорби и материальных желаний.

**Д-р Сингх:** Но ученый все же захочет получить более подробные объяснения, каким образом живое существо может быть независимым от материи.

**Шрила Прабхупада:** До тех пор пока вы обусловлены, вы будете зависеть от материи. К примеру, человека, приехавшего сюда из Африки, можно назвать обусловленным, потому что он не в состоянии выносить местный холодный климат. Он чувствует себя здесь не очень хорошо. Но многие (*показывает в сторону детей, играющих на пляже*) холода не замечают. Способность переносить те или иные обстоятельства — это просто вопрос обусловленности.

В обусловленном состоянии человек мыслит категориями двойственности: тепло — холод, боль — наслаждение. Но если вы освобождены, таких обусловленных мыслей у вас нет. Духовная жизнь предназначена для освобождения от обусловленности, то есть для достижения уровня *браhma-бхуты*. Это совершенство жизни. Когда живое существо пребывает в обусловленном состоянии, оно думает, что рождается, умирает, болеет и стареет, хотя на самом

деле оно вечно. Но тот, кто не обусловлен, тот даже не стареет. В «Браhma-самхите» про Кришну сказано: *адваитам ачиутам анāдим ананта-рūпам āдийам пурāна-пурушам нава-йауванам ча*. Это означает, что Он старее всех, первое живое существо, но при этом Он вечно юн. Он всегда выглядит двадцатилетним юношей, потому что всецело духовен.

# Восьмая утренняя прогулка

*Записано 11 мая 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх  
и другие ученики.*

## Эволюция сознания

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, на страницах «Бхагавадгиты» я столкнулся с утверждением о том, что все 8 400 000 видов жизни созданы одновременно. Так ли это?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** Означает ли это, что некоторые живые существа получили человеческую форму жизни сразу, минуя эволюционный процесс?

**Шрила Прабхупада:** Да. Живые существа переходят из одной формы тела в другую. Сами эти формы уже существуют. Живое существо всего-навсего перемещается, как человек, переезжающий из одной квартиры в другую. Есть квартиры первого разряда, есть второго, а есть и третьего. Предположим, человек переезжает из квартиры низшего разряда в первоклассную квартиру. Он остается тем же, кем был, но теперь, в соответствии со своими средствами, то есть *кармой*<sup>13</sup>, он получает возможность занять квартиру высшего разряда. Под истинной эволюцией

подразумевается не физическое развитие, а развитие сознания. Вам это понятно?

**Д-р Сингх:** Как будто. Вы имеете в виду, что тот, кто деградирует до низшего уровня жизни, затем должен постепенно эволюционировать до высшего?

**Шрила Прабхупада:** Да. Когда у вас появляются деньги, вы можете переехать в лучшую квартиру. Однако квартира уже существует. Это не значит, что квартира низшего разряда превращается в квартиру высшего разряда. Теория Дарвина абсурдна. Он сказал бы, что старая квартира стала квартирой высшего разряда. Современные ученые считают, что жизнь происходит из материи. Они говорят, что миллионы лет назад была только материя, а жизни не существовало. Мы с этим не согласны. Есть две энергии: жизнь и материя, и жизнь является изначальной, высшей энергией, а материя — низшей, производной от нее.

**Д-р Сингх:** Они существуют одновременно?

**Шрила Прабхупада:** Да, но дух независим, а материя зависима. К примеру, я смог бы жить без рук или ног. Если бы их ампутировали, я бы не умер. Следовательно, я не завишу от рук или ног, но руки и ноги зависят от меня, вечной души, находящейся в теле.

## Тела для вечных желаний

**Д-р Сингх:** Но жизнь и материя возникают одновременно, так?

**Шрила Прабхупада:** Нет. Они вообще не «возникают». Они уже существуют. Идея «возникновения» существует только у нас в уме, потому что мы живем в этом ограниченном мире и видим, что у всего здесь есть начало. Поэтому мы думаем, что все должно «возникать». Но на самом деле материя и дух уже существуют. Появившись на свет, я считаю, что мир начинается с моего рождения. Но мир уже существует. Другой пример — огонь. Когда вы зажигаете

огонь, то разве свет и тепло появляются позже? Нет. Как только загорается огонь, одновременно с ним появляются свет и тепло. Но если я думаю: «Огонь загорелся, но мне нужно подождать, пока появятся свет и тепло», разве это не глупо?

**Д-р Сингх:** Но огонь — источник тепла и света.

**Шрила Прабхупада:** Да, но все же тепло и свет существуют одновременно с огнем. Аналогично этому вечные живые существа имеют множество разнообразных вечных желаний. И все многообразие видов также существует вечно, чтобы дать возможность живому существу удовлетворять свои разнообразные вечные желания.

**Д-р Сингх:** То есть живые существа вынуждены пребывать в различных телах в соответствии с этими желаниями?

**Шрила Прабхупада:** Да. К примеру, правительство строит тюрьму, потому что знает, что преступники появятся. И когда преступника судят и признают виновным, тюрьма уже существует, еще до вынесения приговора. Аналогично этому про Бога говорят, что Он *сарва-гъя*, то есть Тот, кому известно всё. Так, Он знает, что некоторые живые существа превратятся в преступников и восстанут против служения Ему. Более того, Ему известны разные желания, возникающие у живых существ в материальном мире под влиянием трех гун материальной природы. Поэтому Он создает все виды жизни одновременно, чтобы в них нашли прибежище все обусловленные души.

Три гуны материальной природы — это *саттва-гуна* (благость), *раджо-гуна* ( страсть) и *тамо-гуна* (невежество). Из этих трех качеств построено все разнообразие объектов материального мира, подобно тому как при смешении трех основных цветов (синего, красного и желтого) получаются миллионы различных оттенков. В природе существует тончайший механизм управления этими преобразованиями. Согласно «Бхагавад-гите» (3.27), *пракртэх крийамानानि гुнаих кар्माणि сар्वाणां* — «Все действия совершаются гунами материальной природы». И эти гуны проявляют-

ся в различных биологических видах, которые включают в себя растения, деревья, обитателей вод, людей, полуобогов<sup>14</sup>, кошек, собак и многих других, общей численностью 8 400 000.

Верховный Господь распространяет Себя в образ Параматмы, Сверхдуши, и в этом образе входит в сердца всех живых существ. Несмотря на то что Сверхдуша пребывает в материальном теле, Она нематериальна, хоть и является изначальным источником материального тела. Тепло и свет — это энергии солнца, поэтому солнцу никогда не бывает «жарко». Аналогичным образом для Параматмы нет разницы между духовным и материальным, поскольку обе энергии — и материальная, и духовная — исходят из Нее. Облака порой закрывают солнце, но такой взгляд, по существу, есть проявление нашего несовершенства. На этой планете нашему восприятию доступны как солнечный свет, так и облака, но на солнце, хотя оно и может создавать облака, мы увидим только солнечный свет. Подобным образом разделение на материю и дух — это *наше* восприятие, а не Бога. Нисходит ли Он в так называемом материальном теле или же в духовном, Он всегда духовен. Для Него материя и дух — одно и то же, так как Он — источник энергии. Он может превращать материю в дух, а дух в материю.

## H<sub>2</sub>O плюс мистическая сила

**Д-р Сингх:** Химики и вообще ученые думают, что индивидуальная душа находится в материальном мире благодаря определенным химическим элементам. Этими элементами, как они говорят, являются углерод, водород, азот и кислород — основные элементы, из которых построены тела живых существ. Насколько я понимаю, Веды учат тому, что для развития живого существа дух должен сначала войти в эти уже существующие химические элементы. Правильно?

**Шрила Прабхупада:** Да. Например, земля содержит всё необходимое для роста растения, но сначала необходимо посадить в нее семя. Подобным образом в утробе матери есть всё необходимое для создания нового тела, но сначала отец должен вложить туда семя, и тогда в нем начнет развиваться плод. От собаки рождается собака, а от человека — человек. Почему? Потому что в каждом теле уже есть все необходимые компоненты.

В моем теле есть определенное количество химических веществ, в теле муравья их меньше, а в теле слона больше. И если я могу создать гораздо больше химических веществ, чем муравей, а слон — намного больше, чем я, представьте себе, насколько больше химических веществ может создать Бог! Это и есть та основа, на которую должны опираться ученые, рассматривая вопрос о том, как водород и кислород, соединяясь, образуют воду. В противном случае они не сумеют определить источник огромных количеств водорода и кислорода, необходимых для образования океанов. Однако мы можем это сделать. Эти вещества — водород и кислород — содержатся в *вират-рупе*, вселенском теле Бога. Почему ученые не могут понять такую простую истину? Водород и кислород соединяются, чтобы образовать воду в океанах. Мы тоже признаем этот факт. Но ученые удивляются, когда слышат, что источник таких колоссальных количеств водорода и кислорода — *ачинтья-шакти*, то есть непостижимая мистическая сила Господа.

## Что такое жизнь

**Д-р Сингх:** Я заметил, что в среде ученых нет единого мнения о том, что называть живым, а что неживым. Некоторые говорят, что критерием «живого» является способность к размножению. Это дает им основание утверждать, что они создали жизнь, поскольку некоторые большие молекулы ДНК<sup>15</sup>, изготовленные в лаборатории, обладают способностью к репликации. Это значит, что они сами по себе

могут воспроизводить новые молекулярные цепочки. Одни ученые утверждают, что эти молекулы ДНК живые, а другие — что нет.

**Шрила Прабхупада:** Если одни говорят одно, а другие — другое, это значит, что их знание несовершенно.

**Д-р Сингх:** Можем ли мы определить живое как «обладающее сознанием», а неживое как «не обладающее сознанием»?

**Шрила Прабхупада:** Да, в этом и заключается разница между живым и неживым. Кришна говорит в «Бхагавадгите» (2.17): *авинāши ту тад виддхи йена сарвам идам татам* — «То, чем пронизано материальное тело, неразрушимо». Каждый может понять, о чём идет речь. Разумеется, о сознании. Форма тела, которое мы получаем после смерти, определяется нашим сознанием в момент смерти. Если у вас сознание пса, вы и получите тело пса, а если у вас божественное сознание, то вам уготовано тело полубога. Кришна наделил каждого свободой получить то тело, какое мы хотим:

йāнти дева-вратā девān  
 питrēn йāнти питr-вратāx  
 бхūtāni йāнти бхūtedжīā  
 йāнти мад-йādджино 'ни мām

«Те, кто поклоняется полубогам, рождаются среди полубогов; поклоняющиеся предкам отправятся к предкам; те, кто поклоняется духам и привидениям, появятся на свет в этих формах жизни; те же, кто поклоняется Мне, будут жить со Мной» (Б.-г., 9.25).

## Осуждение теории Дарвина

**Д-р Сингх:** Если человек не достигает освобождения, должен ли он проходить через все 8 400 000 видов жизни, прежде чем снова попадет в человеческое тело?

**Шрила Прабхупада:** Нет, по законам природы живое существо эволюционирует постепенно только в низших формах жизни. В человеческой форме жизни оно наделено развитым сознанием, то есть обладает способностью к различению. Следовательно, если сознание живого существа достаточно развито, оно не попадет в тело собаки или кошки — оно получит другое человеческое тело.

*prāpīa puṇīa-kṛtāṁ lokān  
 uśitvā śāśvataḥ samāḥ  
 iṣṭūṇāṁ iṣṭīmatāṁ ghe  
 йога-бхрашто 'bhidjāyate<sup>16</sup>*

Словом *йога-бхраштах* называют того, кто, приступив к практике *йоги*, по тем или иным причинам не добился полного успеха. Ему не грозит эволюция; ему снова дается человеческое тело. Он не получит тело кошки или собаки. Здесь тоже применима аналогия с квартирами, которую мы проводили: если вы в состоянии заплатить больше, то получите лучшую квартиру. Вам не нужно вселяться в квартиру низшего разряда.

**Д-р Сингх:** Все, что вы говорите, полностью противоречит теории эволюции Дарвина.

**Шрила Прабхупада:** Дарвин шарлатан. Чего стоит его теория? Мы отбрасываем его философию. Чем дальше мы ее отшвырнем, тем больше продвинемся в духовном сознании.

**Д-р Сингх:** Многие ученые сомневаются в теории Дарвина. Но его сторонники утверждают, что жизнь началась с материи и эволюционировала от одноклеточных до многоклеточных организмов. Они считают, что такие высшие биологические виды, как животные и человек, не существовали в начале творения.

**Шрила Прабхупада:** Дарвин и его последователи — шарлатаны. Если вначале не было высших видов, почему они есть сейчас? А почему все еще существуют низшие виды? На-

пример, сейчас можно встретить и интеллектуала, и безмозглого осла. Почему оба эти живые существа живут одновременно? Почему ослы не эволюционировали и не исчезли с лица земли? Почему мы никогда не видели, чтобы обезьяна родила человека? Представление дарвинистов о том, что человек возник в такую-то и такую-то эпоху, абсурдно. В «Бхагавад-гите» утверждается, что душа может сразу переселиться в тот биологический вид, в какой захочет. Я езжу то в Америку, то в Австралию, то в Африку. Эти страны уже существуют. Я просто путешествую по ним. Мой приезд в Америку не означает, что я *создал* Америку или сам *стал* Америкой. И есть много стран, которых я еще не видел. Значит ли это, что они не существуют? Ученые, которые поддерживают Дарвина, лишены способности рассуждать здраво. В «Бхагавад-гите» ясно сказано, что все биологические виды существуют одновременно и что вы можете выбрать ту форму жизни, которая вам нравится. Вы можете даже выбрать жизнь в царстве Бога, если пожелаете. Обо всем этом Господь Кришна говорит в «Бхагавад-гите».

# Девятая утренняя прогулка

Записано 13 мая 1973 г.  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Карандхара дас Адхикари и другие ученики.

## Эволюция от человека к собаке

**Шрила Прабхупада:** Так называемые ученые верят в липовую теорию. Кришна говорит: *ахам сарвасайя прабхавах* — «Я — источник всего сущего» (Б.-г., 10.8). Кришна — это жизнь. Кришна не мертвый камень.

**Д-р Сингх:** То есть материя происходит из жизни?

**Шрила Прабхупада:** Да, материя происходит из жизни и растет на ее основе. Мое тело растет на мне, индивидуальной душе. Например, я надел это пальто, скроенное по размеру моего тела. Но было бы глупо полагать, что я — пальто.

**Ученик:** Шрила Прабхупада, минералоги доказали, что горы растут в результате осадочных процессов. Обусловлен ли этот рост присутствием души?

**Шрила Прабхупада:** Да. В «Шримад-Бхагаватам» горы называют костями Бога, а траву — волосами на Его теле. В этом смысле у Бога самое большое тело.

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, в чем разница между переселением души в телах животных и переселением человеческих душ?

**Шрила Прабхупада:** Переселение душ у животных происходит только в одном направлении, по восходящей, а люди могут перевоплощаться как в более высокие, так и в более низкие формы жизни. Живое существо получает тело в соответствии со своими желаниями. У низших животных желания однотипные, а у человека есть тысячи и миллионы разнообразных желаний: и животных, и человеческих. По закону природы низшие существа эволюционируют от животных форм к более высоким, человеческим формам. Но если, попав в человеческую форму, вы не развиваете в себе сознание Кришны, то рискуете снова получить тело кошки или собаки.

## Нирвана

**Д-р Сингх:** Ученые не располагают данными о том, что с человеческого уровня можно идти как вверх, так и вниз по эволюционной лестнице.

**Шрила Прабхупада:** Поэтому я и говорю, что они шарлатаны. У них нет знаний, но тем не менее они претендуют на то, чтобы называться учеными. Истинная наука изложена в «Бхагавад-гите», где Кришна говорит: *йāнти дева-вратā девān питrān йānти питр-вратāḥ* (Б.-г., 9.25). Это значит: то, чему человек поклоняется в своей нынешней жизни, определит вид тела, которое он получит в следующей жизни. Но тот, кто поклоняется Кришне, полностью завершает процесс перевоплощения. *Йām прāpīa na нivартанте тад дхāma*: «Когда человек попадает в Мою высшую обитель, он никогда больше не возвращается (в этот материальный мир рождения и смерти)» (Б.-г., 8.21). Возвышение до духовного мира (*самсиддхим парамām*) — высшее совершенство человеческой жизни. Прочтите «Бхагавад-гиту»: там

все есть. Но ученые не имеют ни малейшего представления о таком совершенстве. Они даже не верят в то, что живое существо может существовать вне грубого тела.

**Д-р Сингх:** Они не говорят о живом существе. Они говорят только о телах.

**Ученик:** Их концепция чем-то похожа на буддизм. Буддисты говорят, что тело подобно дому. Как дом строят из дерева, так и тело строится из химических веществ. А когда тело умирает, оно подобно разваливающемуся дому. Как дом превращается в древесный хлам, переставая быть домом, так и тело становится просто набором химических веществ, и его больше нет, а значит, нет и жизни.

**Шрила Прабхупада:** Это состояние называется *нирваной*. И тогда из составных частей можно построить другой дом, или другое тело. Это буддизм. Буддисты не располагают никакими знаниями о душе.

## Судьба и карма

**Ученик:** Некоторые ученые утверждают, что в каждом теле несколько душ. В качестве примера они приводят земляного червя. Если вы разрежете его пополам, обе части будут жить. По их словам, это доказывает, что в первоначальном теле червя было две души.

**Шрила Прабхупада:** Нет. Просто в другую половину тела червя входит еще одна душа.

**Д-р Сингх:** Обязательно ли индивидуальная душа должна иметь тело — духовное или материальное?

**Шрила Прабхупада:** Душа уже имеет духовное тело, находящееся под покровом материального тела. Мое материальное тело «растет» на мне — моем духовном теле, однако материальное тело противоестественно для меня. Настоящее тело — это духовное тело. Я воплощаюсь в различных тела, неестественных для меня. Мое истинное, изначальное положение — быть слугой Кришны. До тех пор пока я не займусь этим положением, я буду оставаться слугой мате-

рии и по законам материальной энергии буду воплощаться в одном материальном теле за другим. Получу одно тело, а затем оставлю его. У меня появятся новые желания, и тогда мне предоставят новое тело. Этот процесс проходит в соответствии со строгими законами материальной природы. Люди думают, что являются хозяевами своей судьбы, но они всегда находятся под властью законов природы, законов *кармы*:

*пракртх крийаманāни  
гунах кармāни сарваиах  
аханкāра-вимुदхатмā  
картāхам ити маниате*

«Введенная в заблуждение ложным это, обусловленная душа считает себя совершающей действия, которые на самом деле совершают три *гуны* материальной природы» (Б.-г., 3.27). Причина заблуждения живого существа в том, что оно отождествляет себя с телом.

*ййиварах сарва-бхутāнāм  
хрд-деише 'рджуна тиштхати  
бхрāмайан сарва-бхутāни  
йантралрūдхāни майайā<sup>17</sup>*

Слово *йантра*, «машина», в этом стихе означает, что тела любого вида жизни подобны машинам, предоставленным нам материальной природой, а мы лишь ездим в них. Иногда мы движемся по направлению к более высоким видам, а иногда — к более низким. Но если по милости духовного учителя и Кришны человек получает семя преданного служения и возвращает его, он может вырваться из круговорота рождений и смертей. Так жизнь его увенчается успехом. В противном случае он вынужден будет странствовать вверх и вниз по различным видам жизни, становясь то травинкой, то львом, то кем-нибудь еще.

## Рекламируя невежество как знание

**Ученик:** Получается, что именно наше желание наслаждаться приводит к тому, что мы вынуждены воплощаться в этих материальных телах? А желание достичь Кришны приводит нас в естественное состояние?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** Но мы постоянно боремся со своей низшей природой, со своими желаниями удовлетворять чувства, хотя и стремимся служить Кришне. Будет ли это всегда так?

**Ученик:** Тело подобно какому-то внутреннему диктатору.

**Шрила Прабхупада:** Да. Это значит, что вы находитесь под строгим контролем материальной энергии, то есть *майи*.

**Д-р Сингх:** Даже если при этом мы хотим служить Кришне?

**Шрила Прабхупада:** Да. Вор знает, что за кражу будет арестован и посажен в тюрьму. В прошлом он даже мог видеть, как арестовывали других, но тем не менее продолжает красть. Несмотря на то что он осознаёт, что находится под властью государства, все же он делает то, что ему хочется. Это называется *тамасом*, невежеством. Поэтому знание — начало духовной жизни. В «Бхагавад-гите» Кришна дает Арджуне знание. Он учит: «Ты — не тело». С этого начинается знание. Но в каком университете дают это знание? Доктор Сингх, вы можете сказать, в каком университете дают это знание?

**Д-р Сингх:** Такого университета нет.

**Шрила Прабхупада:** В таком положении находится образование: знания нет. Они выдают невежество за знание.

**Д-р Сингх:** Но если бы учёные знали, что они — не материальные тела, их взгляды переменились бы.

**Шрила Прабхупада:** Да, мы хотим этого.

**Ученик:** Но они не желают признать своего поражения.

**Шрила Прабхупада:** Это очередное проявление их глупости. Если вы глупец, а выставляете себя умным, то это очередная глупость. Вы не сможете совершенствоваться. И если вы продолжаете упорствовать в своем невежестве и выдаете себя за человека знающего, то вы последний шарлатан.

Вы обманываете и себя, и других. Люди настолько помешаны на материальном прогрессе своей цивилизации, что стали похожими на кошек и собак. К примеру, они создали иммиграционное ведомство, и, как только вы въезжаете в страну, эти собаки поднимают лай: «Гав-гав-гав! Зачем вы приехали? По какому делу?» Это обязанность сторожевых псов. Благовоспитанного человека обыскивают в поисках пистолета! Людям больше нельзя верить, и сейчас развелось так много образованных жуликов и воров. Так в чем же заключается их прогресс? Можем ли мы сказать, что образование означает прогресс? Можно ли назвать это цивилизацией?

## Борьба с невежеством

**Ученик:** Некоторые говорят, что одна из причин вьетнамской войны в том, что коммунисты не верят в Бога. Это был конфликт между верующими и атеистами. По крайней мере, таково одно из оправданий этой войны.

**Шрила Прабхупада:** Мы тоже готовы убивать атеистов. Но убивать с помощью проповеди. Если я уничтожу ваше невежество, это тоже можно назвать убийством. Убийство не обязательно подразумевает, что каждый должен взять меч.

**Д-р Сингх:** Новый метод ведения войны?

**Шрила Прабхупада:** Отнюдь нет. Борьба с невежеством с помощью аргументов и знания велась всегда. Телесные представления о жизни — это животный уровень. Животное не знает о материи и духе. И тот, кто находится под влиянием телесных представлений о жизни, ничуть не лучше животного. Когда животное «разговаривает», умный человек смеется. Такие «речи» — вздор. От животного нельзя ожидать разумных речей.

**Ученик:** Но животные по крайней мере живут по определенным законам. Они не убивают напрасно и едят только тогда, когда им это нужно; люди же убивают и едят, даже когда

в этом нет необходимости. Выходит, в некотором смысле люди ниже животных.

**Шрила Прабхупада:** Поэтому нам приходится страдать больше животных. Сознание Кришны — не сентиментальное псевдорелигиозное движение. Это научное движение, цель которого — облегчить человеческие страдания.

**Д-р Сингх:** Ученые, да и другие люди, утверждают, что всё в космосе происходит по воле случая.

**Шрила Прабхупада:** Значит, они пишут книги на эту тему тоже по воле случая?

**Карандхара:** Книги тоже пишутся случайно, говорят они.

**Шрила Прабхупада:** Тогда почему им нужно верить? Случайно можно написать все что угодно.

**Д-р Сингх:** Французский ученый, доктор Жак Моно, получил в 1965 году Нобелевскую премию. Он сказал, что в основе всего лежит случайность: определенные химические элементы случайно соединились и образовали базовые молекулы.

**Шрила Прабхупада:** Но откуда появились сами химические элементы?

**Д-р Сингх:** Согласно его теории, они были созданы тоже случайно, и, когда возникла необходимость, молекулы химических элементов переориентировались.

**Шрила Прабхупада:** Если все произошло случайно, откуда тогда может взяться необходимость? Как можно говорить о случайности и необходимости одновременно? Это абсурд. Если всем правит случай, почему люди отправляют своих детей в школу? Почему бы не дать им расти по воле случая? Предположим, я нарушил закон. Если я скажу: «Это произошло случайно», меня простят?

**Д-р Сингх:** Можно назвать причиной всех преступлений невежество?

**Шрила Прабхупада:** Да. Именно в этом причина: в моем невежестве.

**Ученик:** Будет явной глупостью утверждать, что такой чудесный инструмент, как скрипка, был создан случайно.

**Шрила Прabhупада:** Да. Очень прискорбно, что такой негодяй может получить признание. Он говорит глупости и получает признание.

# Десятая утренняя прогулка

Записано 14 мая 1973 г.  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают  
д-р Сингх и другие ученики.

## Ошибка ученых

**Шрила Прабхупада:** Ошибка ученых в том, что они не знают о существовании двух энергий: материальной и духовной. Они говорят, что все материально и что все происходит из материи. Изъян их теорий в том, что они начинают с материи, а не с духа. Поскольку материя возникает из духа, в каком-то смысле все духовно. Духовная энергия — источник, и она может существовать без материальной энергии. Но материальная энергия не может существовать без духовной. Темнота берет свое начало от света, а не свет — от темноты. Таковы правильные рассуждения. Ученые думают, что сознание возникает из материи. На самом деле сознание существует всегда, но, покрытое невежеством, или помутненное под влиянием невежества, оно превращается в нечто бессознательное.

Можно сказать, что «материальное» значит забвение Кришны, а «духовное» — полное сознание Кришны. Все еще неясно? Постарайтесь понять: темнота — производ-

ное от света. Когда света нет, мы находимся во тьме. На солнце нет облаков: это противоречит природе солнца. Но благодаря энергии солнца временно возникают такие явления, как туман, облака или темнота. Эти явления преходящи, в отличие от солнца. Так и материальная природа: она временна. А духовная природа — вечна. Сознание Кришны позволяет освободиться от этой временной природы и достичь непреходящей, духовной природы. Никому фактически не нужна эта времененная природа, никому не нравится эта затуманенная атмосфера.

**Д-р Сингх:** Затуманенное сознание создается из духовной энергии?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** И материя тоже создается из духовной энергии?

**Шрила Прабхупада:** *Ахам сарвасай прабхаво маттах сарвам правартате.* Кришна говорит: «Я — источник всех духовных и материальных миров. Все исходит из Меня» (Б.-г., 10.8). Кришна — творец всего: и плохого, и доброго. На самом деле «плохое и доброе» — это материальный принцип. Творение Кришны — добро. Бог — это добро. То, что мы считаем плохим, для Бога является хорошим. Именно поэтому мы не можем понять Кришну. Он может сделать нечто такое, что, по нашим представлениям, считается дурным, но для Него не существует хорошего и плохого. Например, у Кришны было шестнадцать тысяч жен. Некоторые могут раскритиковать Его: «Он с ума сошел по женщинам». Но они не видят картину во всей ее полноте. Кришна настолько могуществен, что распространил Себя в шестнадцать тысяч мужей.

## Теория о том, что «все едино», — вздор

**Д-р Сингх:** Вы сказали, что туман материальной природы временен. Но почему мы должны беспокоиться о том, чтобы выпутаться из чего-то скоропреходящего?

**Шрила Прабхупада:** Для чего вы одеваетесь? Вы можетеходить нагишом. Через несколько часов погода прояснится. Зачем вы надеваете теплые вещи?

**Д-р Сингх:** Потому что опасность существует сейчас.

**Шрила Прабхупада:** Когда бы она ни возникла, почему вы покрываете свое тело одеждой?

**Д-р Сингх:** Чтобы избежать неудобств.

**Шрила Прабхупада:** Да. В противном случае вам будет неудобно. Не беспокоиться об одежде — это теория *майавади*: «Все придет само собой, так зачем беспокоиться? Все едино». Это абсурдная теория. Философия *майавади* заключается в том, что Бог един и что каждый предмет и каждое живое существо равно Богу.

У нас не было бы разногласий с химиками, если бы они приняли жизнь за отправную точку, но, к сожалению, они утверждают, что все начинается с тьмы — мертвой материи. Это то, против чего мы возражаем. Мы говорим: «Начинайте с жизни», а они говорят: «Нет, начинайте с материи, с тьмы». Причина того, что они так держатся за свою тьму, проста: если кто-либо выходит из темноты на свет, он думает, что темнота была началом. Предположим, всю свою жизнь вы жили во тьме и теперь внезапно вышли на свет. Вы будете думать: «А! Свет возник из темноты». На самом же деле это темнота наступает, когда меркнет свет. Тьма не порождает света.

**Д-р Сингх:** То есть темнота зависит от света?

**Шрила Прабхупада:** Да. Иначе говоря, в свете нет тьмы. Мы можем понять, что такое темнота, когда меркнет свет. Аналогичным образом, когда наше духовное сознание, то есть сознание Кришны, меркнет, оно становится материальным.

Утром мы просыпаемся, а в конце дня устаем и ложимся спать. Когда жизнь так или иначе прерывается, мы засыпаем. Ночью мы спим, а когда просыпаемся утром, то понимаем, что состояние бодрствования, то есть «жизнь», не является рождением сна. Я был жив даже тогда, ког-

да спал, и, проснувшись, по-прежнему живу. Это надо четко уяснить. Ребенок рождается из чрева матери. Он думает, что его жизнь началась с того дня, когда он появился на свет. Но это не так. На самом деле он вечен. Он создал свое материальное тело во чреве матери, пока сам находился в бессознательном состоянии, и, как только его тело развились в достаточной степени, он вышел из чрева и вновь обрел сознание.

**Д-р Сингх:** И в момент смерти он снова засыпает.

**Шрила Прабхупада:** Да. Это описано в «Бхагавад-гите» (8.19):

*бхӯта-г्रामах са эвайам  
бхӯтвā бхӯтвā пралийатे<sup>1</sup>  
рāтри-āगамे 'वायाः पार्त्खा  
प्रभावती अहर-āगमे*

«Каждый раз с наступлением дня Брахмы все существа появляются на свет, а с приходом ночи помимо своей воли уходят в небытие».

### Мы — не тела

**Шрила Прабхупада:** Видите этот цветок? К нему вернулось сознание, но вскоре он завянет и умрет. Такова материальная жизнь. Но духовная жизнь подразумевает только цветение, там нет распада. В этом разница между материей и духом. Мне было дано это тело в соответствии с моим сознанием в прошлой жизни, и я получу следующее тело в соответствии со своим сознанием в этой жизни. Это также подтверждается в «Бхагавад-гите» (8.6):

*йाम याम वापि स्मारन ब्रह्माम्  
त्याद्जातीं अन्ते कलेवराम्  
ताम ताम इवामि काउन्टेया  
सदां तद-ब्रह्मा-ब्रह्मिताः*

«О сын Кунти, о каком бы состоянии бытия ни помнил человек, покидая тело, того состояния он и достигнет в следующей жизни».

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, если наше следующее тело формируется в соответствии с сознанием, которым мы обладали в предыдущей жизни, то почему я не помню свою предыдущую жизнь?

**Шрила Прабхупада:** Помните ли вы все, что делали в прошлом году или хотя бы вчера?

**Д-р Сингх:** Нет.

**Шрила Прабхупада:** Такова ваша природа: забывать.

**Д-р Сингх:** О некоторых вещах.

**Шрила Прабхупада:** Одни забывают больше, другие меньше. Однако мы все забываем.

**Д-р Сингх:** Является ли это законом материальной природы?

**Шрила Прабхупада:** Да. Это нечто вроде воровства. Кто-то карманник, а кто-то грабитель банков, но и тот, и другой воруют.

**Д-р Сингх:** Когда мы спим, нас уносят тонкие элементы?

**Шрила Прабхупада:** Вас уносит природа. Кришна говорит в «Бхагавад-гите» (3.27):

пракртэх крийамानानि  
 гунах кар्मानि сарваिश  
 аहान्कारा-विमुद्धात्मा  
 картाहम ити маниषते

«Введенная в заблуждение ложным эго, обусловленная душа считает себя совершающей действия, которые на самом деле совершают три гуны материальной природы». Мы забываем, кем на самом деле являемся, потому что находимся в тисках материальной природы.

Мы — не тела, а вечные, нематериальные души: это первый урок в духовной жизни. Когда-то вы были ребенком. Теперь вы взрослый человек. Где ваше детское тело? Этого тела больше не существует, но вы по-прежнему

существуете, потому что вечны. Тело, существовавшее в прошлом, изменилось, но вы не изменились. Это доказательство вечности. Вы помните определенные поступки, совершенные вами вчера и сегодня, но забываете об остальных. Ваше вчерашнее тело — это не сегодняшнее тело. Согласны вы с этим или нет? Вы не можете сказать, что сегодня тринадцатое мая 1973 года. Вы не можете сказать, что сегодня — это вчера. Тринадцатое число было вчера. Настал другой день. Но вы помните вчерашний день, и сам факт, что вы помните об этом, доказывает вашу вечность. Тело изменилось, но вы его помните; следовательно, вы вечны, хотя тело преходяще. Это очень простое доказательство. Даже ребенок может его понять. Неужели это так трудно понять?

### Смена тел

**Д-р Сингх:** Этих доказательств людям мало.

**Шрила Прабхупада:** Какие еще доказательства им нужны? Душа бессмертна, и это простой факт. Я — бессмертная душа. Мое тело меняется, но я не меняюсь. Иногда мне приходит в голову мысль: «Когда-то я прыгал и играл, но теперь не могу прыгать, потому что мое тело изменилось». Я хочу прыгать, но не могу. Само стремление прыгатьично, но из-за того, что мое тело состарилось, я не могу этого делать.

**Д-р Сингх:** Оппоненты возразят, что, по их наблюдениям, сознание сохраняется только в пределах одного тела — такова природа сознания.

**Шрила Прабхупада:** Это глупость. В «Бхагавад-гите» (2.13) Кришна объясняет:

дехино 'смин йатхā дехе  
 каумāрам йауванам джарā  
 татхā дехāнтара-п्रāптир  
 дхīрас татра на мухайати

«Воплотившаяся в теле душа постепенно меняет тело ребенка на тело юноши, а затем на тело старика, и точно так же после смерти она переходит в другое тело. Трезвомыслящего человека такая перемена не смущает». Тело постоянно меняется (я могу наблюдать это каждый день), и в момент смерти происходит подобное изменение.

**Д-р Сингх:** Но, как утверждают ученые, мы не можем воочию наблюдать эту последнюю перемену.

**Шрила Прабхупада:** Их глаза настолько несовершены, что они много чего не могут наблюдать. Из-за их невежества «Бхагавад-гита» не становится ненаучной. Почему ученые не хотят признать несовершенство своих чувств? Сначала они должны признать несовершенство своих чувств. Их способность видеть еще не является критерием того, что научно, а что нет. Собаки не в состоянии понять законов природы. Означает ли это, что законов природы не существует?

**Д-р Сингх:** Что ж, ученые согласятся с этим аргументом, но скажут, что путь к совершенству проходит через сбор объективной информации и накопление опыта.

**Шрила Прабхупада:** Нет. Это не путь к совершенству. Никто не может стать совершенным с помощью своего несовершенного мышления, а наше мышление несовершенно по определению, поскольку наши чувства и ум несовершены.

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, тут возникает другой вопрос. Не может ли душа воплотиться три, четыре или пять раз, а затем умереть?

**Шрила Прабхупада:** Вы воплощаетесь миллионы и миллионы раз. Я утверждаю, что ваше вчерашнее тело — это не ваше сегодняшнее тело. Сколько раз вы поменяете свое тело, если проживете сто лет? Посчитайте.

**Д-р Сингх:** Тринадцать.

**Шрила Прабхупада:** Почему тринадцать?

**Д-р Сингх:** Медицина утверждает, что все клетки тела сменяются на новые каждые семь лет.

**Шрила Прабхупада:** Нет, не каждые семь лет — *каждую секунду*. Кровяные шарики каждую секунду сменяются на новые. Разве не так?

**Д-р Сингх:** Так.

**Шрила Прабхупада:** Поэтому появление новых кровяных шариков означает, что вы поменяли свое тело.

**Д-р Сингх:** Можно ли сравнить положение о вечности души с научной формулировкой закона сохранения энергии?

**Шрила Прабхупада:** Не может быть и речи о *сохранении* энергии, потому что энергия существует всегда.

**Д-р Сингх:** Дело в том, что закон сохранения энергии, как его формулируют ученые, подразумевает невозможность создания или разрушения энергии; это и означает, по-видимому, что энергия вечна.

**Шрила Прабхупада:** О да, с этим мы согласны. Кришна вечен, поэтому все Его энергии вечноны.

**Д-р Сингх:** Поэтому живое существо тожеично?

**Шрила Прабхупада:** Да. Если солнце вечно, его энергии — тепло и свет — тоже вечноны.

**Д-р Сингх:** Следует ли из этого, что жизнь не может быть создана или разрушена?

**Шрила Прабхупада:** Конечно. Жизнь вечна. Она не создается и не разрушается. Временно только материальное покрытие. Я вечен, однако ночью мое сознание было покрыто сном, поэтому я мыслю категориями «вчера» и «сегодня». Таковы условия материального мира.

## Все духовно

**Д-р Сингх:** Подразумевает ли материальное сознание отсутствие сознания Кришны?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** А когда есть сознание Кришны, куда девается материальная природа?

**Шрила Прабхупада:** Если вы продолжите развивать в себе сознание Кришны, то увидите, что нет ничего материально-

го. Когда вы предлагаете цветок Кришне, он нематериален. Кришна не примет ничего материального. Но это не значит, что цветок материален на кусте, а затем, когда вы предложили его Кришне, он становится духовным. Нет. Цветок «материален» только до тех пор, пока вы думаете, что он создан для вашего наслаждения. Но как только вы поймете, что он создан для наслаждения Кришны, то увидите его таким, какой он есть на самом деле, — духовным.

**Д-р Сингх:** Значит, весь мир на самом деле духовен?

**Шрила Прабхупада:** Да. Поэтому мы хотим вовлечь все и вся в служение Кришне. Таков духовный мир.

**Д-р Сингх:** Можем ли мы с этой же точки зрения смотреть на творение Кришны? Например, можем ли мы думать: «Это дерево очень красиво, потому что является собственностью Кришны?»

**Шрила Прабхупада:** Да. Это сознание Кришны.

**Д-р Сингх:** Если кто-то смотрит на Господа Кришну в храме только как на камень или дерево, что это значит?

**Шрила Прабхупада:** Он не знает реального положения дел. Как Божество в храме может быть материальным? Камень — это тоже энергия Кришны. Скажем, электричество есть повсюду, но только специалисты знают, как применить его; так и Кришна есть повсюду — даже в камне, — но только Его преданные знают, как использовать камень, чтобы увидеть в нем Кришну. Преданные знают, что камень не может существовать отдельно от Кришны. Поэтому, когда преданные видят Божество в храме, они говорят: «Это Кришна». Они видят истинное единство Кришны и Его энергии.

### Одновременное единство и различие

**Д-р Сингх:** Верно ли, что тот, кто находится в сознании Кришны, видит Кришну в простом камне так же отчетливо, как и в Божестве, вырезанном из камня?

**Шрила Прабхупада:** Да.

**Д-р Сингх:** Абсолютно так же?

**Шрила Прабхупада:** Да. Почему бы и нет? В «Бхагавадгите» (9.4) Кришна говорит:

*майā татам идам сарвam  
джагад авиакта-мūртинаā  
мат-стхāни сарва-бхūtāni  
на чāham тешив авастхитаḥ*

Это означает, что энергия Кришны — то есть Кришна в Своей частично проявленной форме — пронизывает каждый атом вселенной. Но Его полностью проявленная личностная форма присутствует в изображении Господа, изваянном в соответствии с Его указаниями. Это философия *ачинтья-бхедабхеда-таттвы* — одновременного единства и различия Господа и Его энергий. Например, ваша комната залита солнечным светом, но это не значит, что само солнце находится в ней. Солнце и его различные энергии, такие как тепло и свет, качественно одинаковы, но количественно различны.

**Д-р Сингх:** И тем не менее вы говорите, что можно увидеть Кришну в обыкновенном камне?

**Шрила Прабхупада:** Да, отчего нет? Мы можем воспринимать в камне энергию Кришны.

**Д-р Сингх:** И можем поклоняться Ему, находящемуся в камне?

**Шрила Прабхупада:** Мы можем поклоняться Ему опосредованно через Его энергию, содержащуюся в камне. Но нельзя поклоняться камню *как* Кришне. Мы не можем поклоняться этой скамейке *как* Кришне. Но мы можем поклоняться всему, воспринимая все как энергию Кришны. Это дерево тоже достойно поклонения, поскольку и Кришна, и Его энергия достойны поклонения, но это не значит, что мы почитаем это дерево так же, как Божество Кришны в храме.

В детстве родители учили меня никогда не тратить попусту энергию Кришны. Они учили, что даже если зернышко риса попало в щель между досками пола, я должен поднять его, коснуться им лба и съесть его, чтобы оно не пропало даром. Меня учили, как все видеть связанным с Кришной. Это и есть сознание Кришны. Поэтому мне не нравится, когда что-то пропадает или используется не по назначению. Мы учим своих учеников, как можно использовать все для Кришны и как понять, что Кришна есть все. Кришна говорит в «Бхагавад-гите» (6.30):

*йо мāм паййати сарватра  
сарвам ча майи паййати  
тасайāхам на прaṇaiйāми<sup>1</sup>  
са ча ме на прaṇaiйати*

«Для того, кто видит Меня во всем сущем и все сущее во Мне, Я никогда не буду потерян, и он никогда не будет потерян для Меня».

# Одннадцатая утренняя прогулка

Записано 15 мая 1973 г.  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают  
д-р Сингх и другие ученики.

## Поиски души

**Д-р Сингх:** По мнению ученых, увидеть душу очень трудно. Они говорят, что ее существование весьма сомнительно. **Шрила Прабхупада:** Как они могут увидеть ее? Она слишком мала, чтобы ее можно было увидеть. У кого такое острое зрение?

**Д-р Сингх:** И все же они хотят каким-либо образом ощутить ее.

**Шрила Прабхупада:** Если человеку ввести одну сотую грана смертельного яда, он мгновенно погибнет. Никто не может видеть ни сам яд, ни то, как он действует, но тем не менее он действует. Так почему бы ученым не признать существование души, наблюдая за ее деятельностью? В таких случаях о присутствии объекта судят по его проявлениям. В Ведах говорится, что все тело функционирует только благодаря крошечной частице, называемой душой. Если я ушибну себя, то мгновенно почувствую боль, потому что мое созна-

ние распространено на весь кожный покров. Но стоит душа уйти из тела — это происходит в момент смерти моего тела, — и ту же самую кожу можно резать и кромсать: никто слова не скажет. Неужели такую простую вещь так трудно понять? Разве это не свидетельствует о наличии души?

**Д-р Сингх:** Таким способом можно обнаружить душу, а как насчет Бога?

**Шрила Прабхупада:** Прежде всего нужно понять душу. Душа — это своего рода копия Бога. Если вы сможете понять копию, то сумеете понять и оригинал.

## Современная наука: благо или вред?

**Д-р Сингх:** Сейчас ученые предпринимают попытки создать жизнь.

**Шрила Прабхупада:** «Предпринимают!» «Попытки!» Но это же смехотворно, мы не признаём этого. Нищий говорит: «Я пытаюсь стать миллионером». Мы отвечаем: «Сначала станьте миллионером, а потом говорите. А сейчас вы жалкий нищий, и только». Ученые говорят, что они пытаются, но, предположим, я спрашиваю вас: «Кто вы?» Ответите ли вы на это: «Я пытаюсь стать...»? Кто вы сейчас? Вот в чем вопрос. «Мы пытаемся» нельзя даже назвать ответом, не говоря уже о том, чтобы назвать это научным утверждением.

**Д-р Сингх:** Что ж, несмотря на то, что до сих пор они не смогли создать жизнь, они говорят, что скоро сумеют это сделать.

**Шрила Прабхупада:** Любой шарлатан может так сказать. Если вы говорите: «В будущем я смогу сделать нечто необычайное», почему я должен вам верить?

**Д-р Сингх:** Ну, ученые говорят, что добились многого в прошлом и еще больше сделают в будущем.

**Шрила Прабхупада:** В прошлом люди умирали, и сейчас они продолжают умирать. Чего же добились ученые?

**Д-р Сингх:** Они помогли людям.

**Шрила Прабхупада:** Ученые помогли людям сократить продолжительность жизни! Прежде люди жили сто лет. Теперь они редко живут больше шестидесяти или семидесяти лет. А еще ученые открыли атомную энергию. Теперь они могут убивать людей миллионами. Так что они помогают людям только умирать. Они не помогают им жить, и все же у них хватает смелости заявлять, что они создадут жизнь.

**Д-р Сингх:** Но сейчас у нас есть самолеты и...

**Шрила Прабхупада:** Ученые не могут остановить смерть, они не могут остановить рождение, они не могут остановить болезни и старость. Так что же они сделали? Раньше люди старели и сейчас стареют. Раньше люди болели и теперь болеют. Сейчас стало больше лекарств — и больше болезней. Чего же они достигли? Ученые не помогли улучшить положение в мире. Мы бросим вызов всем этим шарлатанам-ученым, которые говорят, что жизнь возникает из материи! На самом деле это материя возникает из жизни.

## Мнимый прогресс

**Шрила Прабхупада:** Как долго еще наука будет дурачить людей? Сто лет, двести? Ученые не смогут делать это бесконечно.

**Д-р Сингх:** Обман в мире существует с незапамятных времен, поэтому они, возможно, думают, что смогут лгать всегда.

**Шрила Прабхупада:** Не с незапамятных времен! Наука обманывает людей только последние двести или триста лет, не более.

**Д-р Сингх:** В самом деле?

**Шрила Прабхупада:** Да. Они проповедуют, что жизнь возникла из материи, только на протяжении последних двухсот лет, а не тысячелетий. Но с ложью будет покончено в ближайшие пятьдесят лет.

**Д-р Сингх:** Да, сейчас ширится так называемое антиинтеллектуальное движение. Люди восстают против науки и современного прогресса.

**Шрила Прабхупада:** А что это за наука? Это не наука! Это невежество. Невежество выдают за науку, а безбожие — за религию. Но этот обман не может длиться долго, потому что у многих людей открываются глаза.

**Д-р Сингх:** В «Ньюсуике», одном из крупнейших журналов США, была опубликована статья о вырождении христианства. Статья сопровождалась карикатурой, на которой был изображен дьявол, вызывающий землетрясения. Недавно в Южной Америке произошло очень большое землетрясение, погубившее тысячи людей. Карикатура приписывала подобные явления дьяволу, а рядом с ним был изображен Ричард Никсон, бомбящий Юго-Восточную Азию. Никсон выставляет себя последователем Христа, и на этой карикатуре дьявол, обращаясь к Никсону, говорит: «Дьявольски трудно угнаться за христианами».

**Шрила Прабхупада:** Да, люди будут критиковать. Они становятся все более просвещенными. Сколько их могут обманывать так называемая наука и так называемая религия? Если господин Никсон так любит людей своей страны, то почему он не любит коров своей страны? Они рождаются в той же самой стране и имеют такое же право на жизнь, как и люди. Почему их убивают? «Не убий». Однако животных убивают. Это не совершенство. Кришна обнимает и коров, и Радхарани<sup>18</sup>. Вот совершенство. Кришна разговаривал даже с птицами. Однажды на берегу реки Ямуны Он беседовал с птицей, поскольку Он говорит даже на языках птиц. Одна пожилая женщина увидела это и была поражена: «Боже мой, Он разговаривает с птицей!»

**Д-р Сингх:** Вы хотите сказать, что Он действительно говорил на птичьем языке?

**Шрила Прабхупада:** Да. Это одно из описанных в Ведах качеств Кришны — Он может говорить на любом языке. Он отец всех живых существ, а отец понимает язык своих детей.

Кришна — верховный наслаждающийся. Фактически никто не может иметь истинного знания и не может наслаждаться, кроме тех, кто находится в сознании Кришны. Человек страдает, но принимает свое страдание за наслаждение. Это называется *майей*, иллюзией. В Америке люди тяжко трудятся дни и ночи напролет и думают: «Мы наслаждаемся». Это *майя*. Обусловленная душа ничем не может наслаждаться, она только страдает, но думает, что наслаждается.

Поэтому в «Шримад-Бхагаватам» обусловленную душу сравнивают с верблюдом. Верблюд очень любит есть острые колючки, которые режут его язык. Когда он их ест, из языка его течет кровь и смешивается с колючками. Это придает им какой-то вкус, и он думает: «Ах, какие чудесные колючки». Это называется *майей*. *Māyā* означает «то, чего нет». *Mā* означает «нет», а *йā* — «это». Таким образом, *майа* означает «не это». Таково объяснение *майи*, иллюзии. Ученые пребывают в *майе*, поскольку думают, что всё усовершенствуют и станут счастливы. Но этот мир вместе со всем, что в нем есть, в конце концов будет уничтожен, поскольку он — *майя*. Он не то, за что мы его принимаем. Как объясняется в «Шримад-Бхагаватам», материалисты думают, что одерживают победу за победой, но на самом деле они терпят поражение за поражением.

# Двенадцатая утренняя прогулка

*Записано 17 мая 1973 г. туманным утром  
в парке Чевиот-Хиллз, Лос-Анджелес.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Карандхара дас Адхикари и другие ученики.*

## Йогическое оружие

**Шрила Прабхупада:** Вы не можете сделать так, чтобы этот туман исчез. Ученые лишь объясняют это явление с помощью словесных уvertок, говоря, что он состоит из таких-то и таких-то химических элементов. (Смеется.) Но они не в силах его рассеять.

**Д-р Сингх:** У них есть объяснение, как образуется туман.

**Шрила Прабхупада:** Объяснение у них может быть, как может оно быть и у меня, но это не большое достижение. Если вы действительно знаете, как он образуется, то должны уметь противодействовать ему.

**Д-р Сингх:** Мы знаем, как он образуется.

**Шрила Прабхупада:** Тогда найдите способ противодействовать ему. Прежде, в ведические времена, воины использовали атомное оружие под названием *браhmaстраУ<sup>19</sup>*. Чтобы защититься от него, армия противника пользовалась оружием, превращавшим его в воду. Но где вы найдете эту науку в наши дни?

**Д-р Сингх:** Туман — это что-то вроде молока. Молоко только кажется белым, на самом же деле это коллоидная взвесь определенных белковых молекул. Туман — тоже коллоидная взвесь, но капелек воды.

**Шрила Прабхупада:** Поэтому, если бы вам удалось зажечь какой-нибудь огонь, туман тотчас бы рассеялся. Но вы на это не способны. Если бы вы взорвали бомбу, то выделилось бы тепло и туман исчез.

**Карандхара:** От этого может пострадать целый город.

**Шрила Прабхупада:** Всем известно, что огонь может испарить воду, однако вы не можете рассеять туман, не убив людей или не разрушив зданий. Но по законам природы, как только восходит солнце, туман рассеивается. Сила солнца превосходит вашу силу. Поэтому вы должны признать, что непостижимая сила действительно существует.

## Признаки Бога

**Шрила Прабхупада:** Не признав существования непостижимой силы, невозможно понять Бога. Бог не так прост, чтобы каждый так называемый *йог* мог стать Богом. Такие псевдобоги хороши для шарлатанов и глупцов. Те, у кого есть разум, проверят, обладает ли такая личность непостижимой силой. Мы называем Кришну Богом потому, что Он всем продемонстрировал Свою непостижимую силу. Когда Он был ребенком, Он поднял большой холм. А Господь Рама, воплощение Кришны, построил мост без опор, заставив камни держаться на воде. Поэтому никого не следует признавать Богом без серьезных на то оснований. В наши дни появляется какой-нибудь шарлатан и заявляет: «Я — воплощение Бога», а другой шарлатан признаёт его таковым. Но Господь Рама и Господь Кришна на деле продемонстрировали Свою непостижимую силу. Иногда люди говорят, что рассказы об Их деяниях — сказки или мифы. Но эти произведения были написаны Валмики<sup>20</sup>, Вьясаде-

вой и другими ачарьями — великими мудрецами, обладавшими обширными познаниями. Чего ради эти великие мудрецы стали бы тратить время на сочинение мифов? Они никогда не говорили, что это мифология. Они считали все эти рассказы описаниями подлинных событий. Например, в Десятой песни «Шримад-Бхагаватам» Вьясадева рассказывает о пожаре, случившемся во Вриндаване. Пастушки, друзья Кришны, встревожились и смотрели на Кришну в ожидании помощи. И тогда Он просто проглотил весь огонь. Такова непостижимая мистическая сила. Таков Бог. Будучи крошечными подобиями Бога, Кришны, мы тоже обладаем мистической силой, но в весьма незначительных количествах.

### Научное знание исходит от Кришны

**Кришнаканти:** Врачей поражает сложная природа человеческого мозга.

**Шрила Прабхупада:** Да, но не мозг заставляет тело действовать, а вечная душа. Разве компьютер работает сам по себе? Нет, его приводит в действие человек. Он нажимает кнопку, и только тогда что-то происходит. Иначе что за польза от этого механизма? Вы можете держать его у себя тысячи лет, но он не заработает, пока не подойдет человек и не нажмет кнопку. Так кто же действует — механизм или человек? Человеческий мозг — тоже своего рода механизм, и он действует под управлением Параматмы, экспансии Бога в сердце каждого живого существа.

Ученые должны признать Бога и Его мистическую силу. Если они этого не делают, их нужно считать глупцами. Опираясь на трансцендентное знание, мы бросаем вызов многим крупным ученым и философам. На днях вы приводили этого химика, и я сказал ему: «Вы глупец», но он не рассердился. Он признал это, и я опроверг все его аргументы. Вы помните?

**Д-р Сингх:** Да, действительно, он признал, что Кришна не раскрыл ему полностью методику, необходимую для проведения его экспериментов.

**Шрила Прабхупада:** Он против Кришны, так с какой стати Кришна должен предоставлять ему какие-либо возможности? Если вы против Кришны и хотите, обойдясь без Кришны, заслужить хорошую репутацию, то потерпите поражение. В первую очередь нужно быть смиренным, и тогда Кришна предоставит вам все возможности. Мы не боимся встретиться с любым ученым или философом и бросить ему вызов. Откуда такая смелость? Благодаря силе Кришны. Я знаю, что, когда буду говорить с ними, Кришна даст мне разум, необходимый для того, чтобы победить их. По своей научной подготовке они гораздо выше. По сравнению с ними мы профаны. Но мы знаем Кришну, а Кришна знает всё. Поэтому мы можем бросить вызов любым ученым, так же как маленький ребенок может смело спорить с любым взрослым, поскольку знает: «Мой отец рядом». Он крепко держится за руку отца, который заботится о том, чтобы сына никто не обидел.

**Д-р Сингх:** Те, кто не пытается понять сознание Кришны, напрасно проживают свою человеческую жизнь?

**Шрила Прабхупада:** Да. Люди, которые не пытаются осознать свои взаимоотношения с Богом, умирают, как животные — как кошки и собаки. Они рождаются, едят, спят, производят на свет потомство и умирают. Таков итог их человеческой жизни. Эти несчастные думают: «Мы — тело». Они ничего не знают об *атме*. Слово *атма* означает «я», то есть индивидуальная душа. «Шримад-Бхагаватам» и «Бхагавад-гита» дают нам знания об *атме*, но людям ничего не известно об этом.

Люди не имеют понятия о ведической литературе, в которой даются знания, предназначенные для человеческого общества. Например, Веды сообщают нам, что коровий навоз чист. Здесь, в Америке, люди выводят своих собак на улицу, чтобы те могли справить нужду. Собачьи

испражнения очень нечисты — это идеальная питательная среда для бактерий. Но люди такие безответственные, что совершенно не считаются с этим, так что на каждом шагу можно наткнуться на собачьи испражнения. А вот коровьего навоза нигде не видно, хотя Веды и говорят, что он чист. Вот надпись: «Сорить запрещается». Но собачьи испражнения оставлять можно. Только подумайте, насколько люди глупы. Бросать бумагу на траву запрещено, но ваша собака может на ней гадить сколько угодно. Власти не позволяют вам привезти из другой страны один-единственный плод манго, но вашей собаке они разрешат оставлять свои испражнения где угодно, хотя эти испражнения — источник всякой заразы.

### Космическая программа: пустая трата времени и средств

**Д-р Сингх:** Когда астронавты вернулись с Луны на Землю, ученые, занятые в космической программе, отнеслись к этому с опаской. Они предполагали, что астронавты принесли неизвестные бактерии, поэтому посадили их на несколько дней в карантин, чтобы убедиться, что...

**Шрила Прабхупада:** Прежде всего нужно выяснить, действительно ли они летали на Луну. Я не очень в этом уверен. Шестнадцать лет назад в своей книге «Легкое путешествие на другие планеты» я отметил, что в своих попытках исследовать внеземное пространство ученые похожи на детей и что они никогда не добываются успеха. Много лет спустя, когда я приехал в Сан-Франциско, один репортер спросил меня: «Что вы думаете о полете на Луну?» Я ответил: «Это пустая трата времени и денег, больше ничего».

**Кришиаканти:** Недавно космическая программа потерпела еще одну неудачу.

**Шрила Прабхупада:** Это происходит постоянно. Что случилось на этот раз?

**Кришнаканти:** Они вывели на околоземную орбиту космический корабль в качестве космического аванпоста, но корабль упал. Это обошлось в два миллиарда долларов.

**Шрила Прабхупада:** Почему они тратят на это свои деньги и время?

**Кришнаканти:** Их критиковали в газетах.

**Шрила Прабхупада:** Они просто инфантильные глупцы. Чего они добились за последние... сколько лет? Сколько лет они стремились попасть на Луну?

**Д-р Сингх:** Больше десяти. В 1957 году Россия начала со своего спутника.

**Шрила Прабхупада:** Но готовиться к этому они начали намного раньше. Так что, допустим, они занимаются этим двадцать пять лет. Они ничего не добыли, кроме пыли, но попыток своих не оставляют. Какое упрямство! Космическая программа никогда не увенчается успехом.

**Д-р Сингх:** Они говорят, что в будущем хотят отправиться на Марс.

**Шрила Прабхупада:** Все они становятся «большими людьми», толкуя о будущем.

**Д-р Сингх:** Они говорят, что это произойдет примерно через десять лет.

**Шрила Прабхупада:** Даже если бы они сказали: «Через год», — что с того? Они могут сказать «десять лет» или «год», но мы не принимаем таких заявлений. Мы хотим увидеть, что они делают *сейчас*.

**Д-р Сингх:** Они совершенствуют свою технологию на небольших моделях.

**Шрила Прабхупада:** Они просто дети. В детстве я любил наблюдать, как трамваи ходят по рельсам. Однажды мне пришло в голову: «Возьму-ка я палку, дотронусь ею до провода и тоже поеду по рельсам». Ученые со своими планами такие же дети. Они тратят так много времени и средств, но ради чего? Их усилия тщетны, потому что на самом деле они не знают цели жизни. Ученые расходуют огромные средства, а политики финансируют их, но результат их деятельности

ти равен нулю. Они подобны врачу, который, не сумев толком поставить диагноз, все же говорит пациенту: «Хорошо, попробуйте сначала это лекарство, а если оно не подействует, вот это». Такой врач никогда не признается, что не понимает, чем можно излечить эту болезнь. Ученые просто блефуют и обманывают. Они не могут разрешить истинных проблем жизни: проблем рождения, смерти, старости и болезней, а потому все их программы утопичны. На санскрите это называется *акаша-пуши*, что означает «цветок с неба». Все их попытки познать истину с помощью исследований космоса подобны попытке достать цветок с неба.

В качестве другого примера ученых можно сравнить с глупыми утками. В Индии иногда можно видеть, как утка целый день ходит за быком. Она думает, что бычья мошонка — это рыба. В Индии это обычная картина. Идет бык, а за ним утка, которая не отрывается глаз от этой «большой рыбы», думая: «Когда она упадет, я ее съем».

# Тринадцатая утренняя прогулка

*Записано 2 декабря 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Хридаянанда дас Госвами, Кришнаканти дас  
Адхикари и другие ученики.*

## Настоящий преданный выше желаний

**Шрила Прабхупада:** Кто знает, в чем разница между *карми*, *гъяни*, *йогом* и *бхактой*?

**Хридаянанда дас Госвами:** *Карми* хочет удовлетворять свои внешние органы чувств, *гъяни* — предаваться умозрительной философии, то есть наслаждать ум, тонкий по природе, а *йог* хочет управлять вселенной с помощью мистических сил.

**Шрила Прабхупада:** Все это материальные способности.

**Хридаянанда дас Госвами:** А у *бхакты* нет материальных желаний.

**Шрила Прабхупада:** Верно. И тот, кто еще не освободился от желаний полностью, не может быть счастлив. У *карми*, *гъяни* и *йогов* множество желаний, поэтому они несчастны. *Карми* — самые несчастные из них, *гъяни* несколько менее несчастны, а в самом лучшем положении находится *йог*. Но *бхакта*, то есть преданный, абсолютно счастлив. Некото-

рые йоги обладают мистической силой, позволяющей им срывать плоды с гранатовых деревьев в другой стране, за тысячи миль от того места, где они находятся. Другие могут летать без помощи самолета. А третьи способны любого погрузить в гипноз. После этого они указывают на какого-нибудь человека и говорят: «Это Бог», и их жертвы им верят. Мне самому приходилось видеть подобную магическую чепуху.

**Кришнаканти:** Верно ли, что чистый преданный милосерднее Самого Кришны?

**Шрила Прабхупада:** Да. Настоящий вайшнав, настоящий преданный милосерднее даже Кришны. Возьмите, к примеру, Господа Иисуса Христа. Известно, что Господь Иисус принял на себя грехи всех людей и тем не менее был распят. В наше время негодяи думают: «Мы будем грешить по-прежнему. Христос взял на себя обязательство страдать за нас». (Следует долгое молчание.)

## Разница между материей и духом

**Д-р Сингх:** Ученые говорят, что у деревьев тоже есть сознание.

**Шрила Прабхупада:** Да, это верно, но сознание дерева отличается от моего. У меня более развитое сознание. Если мое тело ушибнуть, я тотчас вскрикну. Но если вы возьметесь пилить дерево, оно не будет возражать. На самом деле все на свете наделено сознанием. Вопрос только — в какой степени. Чем в большей степени сознание покрыто материей, тем более материальным оно считается. И чем более развито сознание, тем более оно считается духовным. В этом разница между материей и духом.

Индивидуальные души есть везде. Они стремятся выйти на свет из земли (*показывает на траву*). Как только им предоставляется возможность, они проявляют свое сознание. Души, нисходящие с более высоких планет на на-

шу, попадают на землю вместе с каплями дождя. Затем они становятся травой и постепенно развиваются до более высоких форм жизни.

**Д-р Сингх:** Но это ужасно.

**Шрила Прабхупада:** Так действует тонкая энергия. Что об этом знают ученые? *Майя*, иллюзия, отняла у них знание, а они думают: «Мы такие эрудированные ученые».

## Пересадка души?

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, что вы можете сказать о пересадке сердца? Мы знаем, что вечная душа находится в сердце. Но сейчас врачи могут заменить старое сердце на новое. Что происходит с душой в том и другом сердце? Меняется ли индивидуальность человека, которому пересажено новое сердце?

**Шрила Прабхупада:** Нет.

**Д-р Сингх:** Почему?

**Шрила Прабхупада:** Допустим, я встаю со своего стула и сажусь на другой. Изменяется ли при этом моя индивидуальность? Я могу поменять место, но значит ли это, что при этом изменился я сам?

**Д-р Сингх:** Но сердце ведь меняется, а душа находится в нем.

**Шрила Прабхупада:** В Ведах сердце называют сиденьем души. Поэтому во время пересадки сердца врачи только меняют место, на котором восседает душа. Душа остается той же, что и была. Если бы ученые могли доказать, что, заменив сердце, они увеличили продолжительность жизни пациента, это было бы доказательством того, что они овладели вечной душой. Но они не могут увеличить продолжительность жизни, потому что люди получают свои тела в соответствии с высшей волей. У вас есть это тело, и вы должны прожить в нем определенный срок. Если вы просто замените одну из частей тела, это не поможет вам продлить жизнь. Это невозможно. Врачи полагают, что, заменив

сердце, увеличат продолжительность жизни человека, но это невозможно.

**Д-р Сингх:** Следовательно, пересадка сердца — это своего рода искусственное переселение души из старого сердца в новое?

**Шрила Прабхупада:** Да, что-то наподобие этого. Кришна объясняет в «Бхагавад-гите» (2.13):

дехино 'смин йатхā дехе  
 каумāрам йауванам जजारा  
 матхā дехāнтара-प्राप्तिर  
 धीरपस तत्त्वा на мух्यामि

«Воплотившаяся в теле душа постепенно меняет тело ребенка на тело юноши, а затем на тело старика, и точно так же после смерти она переходит в другое тело. Трезвомыслящего человека такая перемена не смущает». Замена одного сердца на другое — просто замена материальных органов тела. Сердце не является настоящим источником жизни, поэтому смена сердца не увеличивает продолжительность жизни.

**Д-р Сингх:** Да. Большинство пациентов, которым пересадили сердце, после операции долго не живут. Но возможно ли вообще пересадить душу из одного тела в другое?

**Шрила Прабхупада:** Иногда некоторым йогам это удается. Они могут найти лучшее тело и переселиться в него.

**Д-р Сингх:** Когда врачи проводят операцию по пересадке сердца, они берут сердце у человека, который только что умер, и пересаживают его взамен больного сердца в чьем-либо теле. Меняются ли души местами: в мертвом теле и в большом сердце?

**Шрила Прабхупада:** Нет. Душа уже оставила мертвое сердце. Не может быть и речи о том, что они переносят в тело другую душу.

**Д-р Сингх:** Я хочу убедиться, правильно ли я вас понял. Врачи берут сердце у человека, который только что умер. Его

душа уже покинула это сердце. Затем, когда они пересаживают его мертвое сердце в тело пациента, душа пациента входит в пересаженное сердце.

**Шрила Прабхупада:** Да. Душе предназначено жить в данном конкретном теле определённое число лет. Вы можете заменить любую часть тела, но не в ваших силах изменить продолжительность жизни тела.

**Д-р Сингх:** Значит, сердце — это механизм, инструмент?

**Шрила Прабхупада:** Да. Это место пребывания души.

### Горчичное зерно в мешке горчичных зерен

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, биологи говорят, что многие виды живых существ могут размножаться без помощи полового акта. Находится ли это утверждение в согласии с Ведами?

**Шрила Прабхупада:** О, да.

**Д-р Сингх:** Так что мы не можем ограничить их размножение?

**Шрила Прабхупада:** Нет. Каким образом? Живых существ, которые пришли в этот материальный мир наслаждаться жизнью, очень много, поэтому процесс размножения будет продолжаться. Этот материальный мир подобен тюрьме. Вы не можете упразднить тюрьмы. Стоит одному человеку выйти из тюрьмы, как другой уже готов войти туда. Эту же тему обсуждал Господь Чайтанья Махапрабху<sup>21</sup>. Один из Его преданных, Вासудева Датта, сказал: «Пожалуйста, освободи из материального рабства всех живых существ этой вселенной. Если же Ты полагаешь, что они слишком грешны, чтобы их можно было исправить, тогда просто переложи на меня все их грехи».

Однако Чайтанья Махапрабху сказал: «Допустим, Я взял целиком всю эту вселенную со всеми живыми существами. Это всего лишь одна из бесчисленных вселенных. Она как горчичное зерно в большом мешке, наполненном горчичными зернами. Если вынуть одно зерно

из мешка, что изменится?» Так что остановить процесс размножения фактически невозможно. Живых существ бесчисленное множество, и потому все это будет продолжаться.

**Д-р Сингх:** Вы сказали, что материальный мир подобен исправительной колонии, где живые существа учатся, как выпутаться из материальных сетей и из цикла повторяющихся рождений и смертей.

**Шрила Прабхупада:** Да. Поэтому вы должны следовать методу сознания Кришны.

# Четырнадцатая утренняя прогулка

*Записано 3 декабря 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
д-р В. Г. Вольф-Ротткей и ученики.*

## Происхождение межпланетных газов

**Д-р Сингх:** Ученые говорят, что на определенном этапе Земля состояла из частиц пыли, плававших в газообразной среде. Затем со временем эта коллоидная взвесь сгустилась и сформировала Землю.

**Шрила Прабхупада:** Возможно, но откуда взялся газ?

**Д-р Сингх:** Они говорят, что он просто существовал!

**Шрила Прабхупада:** Кришна объясняет в «Бхагавад-гите»:

*бхुмир апо 'нало вайух  
кхам мано будхир эва ча  
аханкара итийам ме  
бхиннā пракртир аштадхā*

«Земля, вода, огонь, воздух, эфир, ум, разум и ложное это — эти восемь элементов составляют Мою отделенную

материальную энергию» (Б.-г., 7.4). Кришна говорит здесь, что именно Он является источником *ваю* (газа). Тоньше *ваю* — *кхам* (эфир), тоньше эфира — ум, тоньше ума — интеллект, тоньше интеллекта — ложное эго, а тоньше ложного эго — душа. Но ученые не знают этого. Они понимают лишь грубые явления. Они упоминают газ, но откуда он происходит?

**Д-р Сингх:** На это они не могут ответить.

**Шрила Прабхупада:** А мы можем. Из «Шримад-Бхагаватам» мы узнаём, что газ происходит из *кхама*, эфира, эфир — из ума, ум — из интеллекта, интеллект — из ложного эго, а ложное эго — из души.

**Д-р Сингх:** Ученые выдвигают гипотезу, что до начала дарвинистской биофизической эволюции существовала, как они ее называют, добиологическая химия, то есть своего рода химическая эволюция.

**Шрила Прабхупада:** Допустим. Но термин «химическая эволюция» означает, что у химических веществ есть источник, и этот источник — дух, или жизнь. В лимоне вырабатывается лимонная кислота, наши тела тоже вырабатывают множество химических веществ — они содержатся в моче, крови и т.д. Это доказывает, что жизнь производит химические вещества, а не химические вещества — жизнь.

**Д-р Сингх:** Ученые говорят, что после того, как семя жизни попадает в клетки, живое существо развивается и действует само собой.

**Д-р Сингх:** Да, но кто дает семя? В «Бхагавад-гите» (7.10) Кришна отвечает на этот вопрос. *Байджам май сарвабхутанам виддхи партха санатанам*: «О сын Притхи, знай же, что Я — изначальное семя всех существ, разумных и мышь могучих». И далее (14.4):

*сарва-йонишу каунтейа  
 муртайах самбхаванти йах  
 тасам браhma маҳад йонир  
 ахам байджа-прадаҳ питā*

«Знай же, о сын Кунти, что все виды жизни порождены материальной природой, а Я — отец, дающий семя».

## Воздание должного Творцу

**Д-р Вольф-Ротткей:** Шрила Прабхупада, мне хотелось бы со всем смиренiem задать вам один вопрос. Допустим, ученым действительно удалось искусственным путем создать живую клетку. Что бы вы на это сказали?

**Шрила Прабхупада:** В чем будет их заслуга? Они только повторили бы то, что уже существует в природе. Людям очень нравятся разного рода имитации. Если в ночном клубе будет выступать человек, подражающий собаке, люди будут платить деньги, чтобы посмотреть на него. Но когда они слышат, как лает настоящая собака, они не обращают на нее никакого внимания.

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, идею химической эволюции выдвинул в 1920 году один русский биолог. Он показал, что перед биохимической эволюцией в атмосфере Земли шли преимущественно восстановительные процессы. Другими словами, она в основном состояла из водорода с незначительной примесью кислорода, а через определенное время солнечная радиация привела к тому, что молекулы водорода образовали различные химические соединения.

**Шрила Прабхупада:** Это однобокое исследование. Прежде всего, откуда возник водород? Ученые изучают этот процесс с середины. Они не обращаются к истокам. Мы должны знать, что было вначале. Вот самолет. (*Показывает на самолет, появившийся на горизонте.*) Станете ли вы утверждать, что эта машина возникла из моря? Недалекий человек мог бы сказать, что внезапно в море возник свет и так появился самолет. Но разве это научное объяснение? Объяснения ученых подобны этому. Они говорят: «Сначала было нечто одно, а затем неожиданно, по воле случая, из него возникло нечто другое». Это не наука. Наука должна объяснять первопричину.

Возможно, ученые и могут создать нечто, уже существующее в природе, но это еще не повод для того, чтобы превозносить их. Мы должны воздавать хвалу первому создателю, Богу. В этом состоит наша философия.

**Д-р Сингх:** Открывая какой-либо закон природы, ученый обычно называет его своим именем.

**Шрила Прабхупада:** Вот именно. Закон уже существует в природе, но этот негодяй хочет присвоить заслугу себе.

## Геронтология: продление страданий

**Д-р Сингх:** Они серьезно воюют с законами природы, хотя зачастую сама эта борьба начинает доставлять им удовольствие.

**Шрила Прабхупада:** Это детское удовольствие. Скажем, ребенок не щадя сил строит на морском берегу замок из песка. Ему это может доставлять удовольствие, но это детское удовольствие. Взрослый человек не получит от этого удовольствия. Материалисты разработали стандарт ложного счастья. Они создали великолепные условия для комфортной жизни, но все это непродуктивно, потому что они не могут создать обстановку, в которой могли бы всем этим наслаждаться. В любой момент любого из нас может выйти из седла смерть, и все наши наслаждения на этом закончатся.

**Д-р Сингх:** Вот почему они говорят, что Бог не дал нам всего — ведь мы не можем жить вечно.

**Шрила Прабхупада:** Но Бог дал им все необходимое, чтобы жить в мире, и все необходимое, чтобы познать Его. Почему же они не задают вопросов о Боге? Вместо этого они производят вещи, которые помогают им забыть о Нем.

**Д-р Сингх:** Современные ученые выделили в науке целый раздел, занимающийся проблемой продления жизни, — геронтологию.

**Шрила Прабхупада:** Их истинной целью должно быть прекращение страданий. Возьмем, к примеру, старика, кото-

рого одолевает множество болезней. Неожиданно врачи продлевают срок его жизни. Какой от этого будет толк?

**Д-р Сингх:** Именно это они и делают, пересаживая сердце.

**Шрила Прабхупада:** Это абсурд! Пусть они положат конец смерти — вот *это* будет достижением. Пусть они победят все болезни — вот *это* будет достижением. Но они не способны на это. Поэтому я и утверждаю, что все их исследования — лишь борьба за существование. Кришна говорит в «Бхагавад-гите» (15.7):

мамаивāмīо джīва-локе  
 джīва-бхūтах санāтанах  
 манах-шаштхāнīндрийāни  
 пракрти-стхāни каршати

«Живые существа в материальном мире суть Мои вечные отделенные частицы. Оказавшись в обусловленном состоянии, они вынуждены вести суровую борьбу с шестью чувствами, к числу которых относится ум».

**Ученик:** Сейчас мир испытывает нехватку нефти.

**Шрила Прабхупада:** Да, мы создали цивилизацию, которая зависит от нефти. Это противоречит законам природы, поэтому нефти и не хватает. По законам природы сейчас приближается зима. Ученые не могут остановить этот процесс и превратить зиму в лето. Они находятся в заблуждении, полагая, что управляют природой. В «Бхагавад-гите» Кришна говорит, что живое существо считает совершающим действия себя, хотя на самом деле всё совершает природа. Сейчас восходит солнце. Могут ли они сделать так, чтобы стало темно? А когда станет темно, смогут ли они скомандовать солнцу: «Взойди»?

Они не понимают, что если они действительно хотят победить природу, то им нужно постараться победить рождение, смерть, старость и болезни. В «Бхагавад-гите» (7.14) Кришна говорит:

даивī хī эшā гуна-майī  
 мама майā дуратийайā  
 мāм эва йе прападийанте  
 майāм этāм таранти те

«Преодолеть влияние Моей божественной энергии, состоящей из трех гун материальной природы, невероятно трудно. Но тот, кто предался Мне, с легкостью выходит из-под ее власти».

**Д-р Сингх:** Действительно так трудно победить законы природы?

**Шрила Прабхупада:** Для материалистов это невозможно. Но тому, кто предался Кришне, это сделать легко.

### Истинный источник происхождения видов

**Д-р Сингх:** Разнообразие живых существ ученые объясняют тем, что в определенный момент эволюции клеточные гены, обычно точно воспроизводящиеся в следующем поколении, совершают ошибку, копируются неверно. Можно сравнить это с печатным станком, который время от времени делает плохие оттиски. В некоторых случаях эти ошибки, то есть мутации, закрепились, и таким образом из-за различий в генах сформировались различные виды живых существ.

**Шрила Прабхупада:** Однако эта «ошибка» совершается с незапамятных времен: нетрудно убедиться, что все виды жизни существовали всегда. Но когда «ошибка» совершается постоянно, это уже не ошибка, это проявление разума!

**Д-р Сингх:** Однако ученые утверждают, что, если бы не мутации, во вселенной был бы только один вид живых существ.

**Шрила Прабхупада:** Нет. Каждое живое существо обладает своим уникальным умом, поэтому, чтобы у всех была возможность проявить свой склад ума, существует такое разнообразие видов жизни. Например, мы гуляем здесь, но

большинство людей не присоединяются к нам, потому что у них иной склад ума. Почему эти различия существуют?

**Д-р Сингх:** Может быть, это ошибка?

**Шрила Прабхупада:** Нет, не ошибка. Таково их желание, и с наступлением смерти каждый получит тело, соответствующее его желанию. В «Бхагавад-гите» (8.6) Кришна говорит:

*йам йам вāпи смаран бхāvam  
тиаджатай анте калеварам  
там там эваити каунтейа  
садā тад-бхāva-бхāvitaḥ*

«О сын Кунти, о каком бы состоянии бытия ни помнил человек, покидая тело, того состояния он и достигнет в следующей жизни». То, о чем вы думаете во время смерти, в частности определит тело, в котором вы воплотитесь. Природа даст вам тело, но какое именно — зависит не от вас, а от природы; природа, в свою очередь, действует под началом Бога.

**Д-р Сингх:** Однако у науки как будто есть доказательство того, что различные биологические виды возникают вследствие ошибок.

**Шрила Прабхупада:** Это их ошибка. В законах природы не бывает ошибок. В железнодорожных вагонах есть купе первого, второго и третьего класса. Если вы купите билет в третий класс, но по ошибке зайдете в купе первого класса, вас попросят уйти оттуда. Существование разных купе — не ошибка. Так было задумано. Это вы ошиблись, зайдя не в свое купе. Бог настолько предусмотрителен, что знает все ошибки, которые будут совершены. Поэтому в зависимости от ошибок, которые вы совершили, вам предложат определенный тип тела: «Сюда, идите сюда. Тело для вас готово». Существует 8 400 000 видов живых существ, и, распределяя тела, природа действует с математической точностью. Когда правительство возводит город, оно стро-

ит тюрьму еще до того, как город будет достроен, потому что наверняка появится множество преступников, которым место за решеткой. Это ошибка не правительства, а преступников. Люди становятся преступниками, поэтому они должны будут угодить туда. Это их ошибка.

В природе ошибок нет. Кришна говорит:

*майадхайакшена пракртих  
сүйате са-чарачарам  
хетунанена каунтейа  
джарад випаривартате*

«Будучи одной из Моих энергий, о сын Кунти, материальная природа действует под Моим присмотром, производя на свет всех движущихся и неподвижных существ» (Б.-г., 9.10). Природа действует под наблюдением Бога, Кришны, поэтому как может она допускать ошибки? Ошибки совершают мы, поскольку находимся под воздействием иллюзии, поскольку наши чувства несовершенны, поскольку мы склонны к обману. В этом разница между Богом и человеком. У Бога нет несовершенных чувств — все Его чувства совершенны.

## Довольные животные

**Д-р Вольф-Ротткей:** Раз наши чувства несовершенны, то получается, что и технические «усилители» наших чувств несовершенны.

**Д-р Сингх:** Микроскопы, с помощью которых мы изучаем микромир, также несовершенны, по определению.

**Шрила Прабхупада:** Материальное существование и значит несовершенное существование. Если вы строите что-либо, не обладая совершенными знаниями и совершенными чувствами, то, что бы вы ни построили, оно обречено на несовершенство.

**Д-р Сингх:** Даже если бы ученые изобрели совершенный микроскоп, они все равно смотрели бы в него несовершенными глазами.

**Шрила Прабхупада:** Да. Это верно. Из этого мы делаем вывод, что всё, что говорят ученые, несовершенно.

**Д-р Сингх:** Но они как будто вполне довольны собой.

**Шрила Прабхупада:** Осел тоже доволен. Он доволен тем, что тащит груз прачки. Все довольны, даже навозный червь. Таков закон природы.

**Д-р Вольф-Ротткей:** Как говорится, даже бедняк гордится своим грошом.

**Шрила Прабхупада:** Да. В некоторых местах Индии можно увидеть подыхающих с голода псов. Но стоит такому псу повстречать самку, как он тотчас же совокупляется с ней и становится довольным. Разве это счастье? Пес подыхает с голода, но тем не менее вполне доволен тем, что может совокупляться.

# Пятнадцатая утренняя прогулка

*Записано 7 декабря 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
д-р Вольф-Ротткей и еще один ученик.*

## Глаза, которыми можно увидеть Бога

**Ученик:** Последние сто пятьдесят лет одной из основных проблем для западных теологов была связь между разумом и верой. Они стремились постичь веру с помощью разума, но не могли установить, как связаны между собой способность рассуждать и вера. У некоторых из них есть вера в Бога, но *рассудок* говорит им, что Бога нет. Например, они сказали бы, что, когда мы предлагаем *prasad*, только вера заставляет нас думать, что Бог его принимает, — ведь мы не можем видеть Бога.

**Шрила Прабхупада:** Это *они* не могут видеть Бога, а я могу. Я вижу Бога, поэтому предлагаю Ему *prasad*. Так как они не способны видеть Его, то должны прийти ко мне, чтобы я открыл им глаза. Они слепы из-за своей катаракты, поэтому я должен сделать им операцию, и они прозреют. Таков наш подход.

**Ученик:** По словам ученых, для того чтобы признать объективное существование чего бы то ни было, они должны

воспринять это своими чувствами — таков общепризнанный критерий.

**Шрила Прabhупада:** Разумеется, они могут воспринимать окружающее с помощью своих чувств, но весьма несовершенным образом. Своими чувствами они воспринимают песок, но могут ли ученые увидеть, кто его создал? Вот песок, вот море: их можно увидеть непосредственно. Но как можно непосредственно воспринять источник, породивший песок, и море?

**Ученик:** Ученые говорят, что если бы песок и море были созданы Богом, то мы могли бы Его видеть, точно так же, как видим и песок, и море.

**Шрила Прabhупада:** Да, они могут Его увидеть, но для этого им нужны глаза. Они слепы. Поэтому они сначала должны пройти у меня лечение. Шастры гласят, что для понимания Бога следует пройти лечение у гуру. Как слепцы могут увидеть Бога?

**Ученик:** Но способность видеть Бога — сверхъестественна. Ученые же принимают в расчет только обычное зрение.

**Шрила Прabhупада:** Все сверхъестественно. Например, вы можете считать, что в ясном небе ничего нет, что оно пусто. Но ваши глаза несовершены. В небе бесчисленное множество планет, которых вы не видите из-за ограниченности своего зрения. И поскольку вы не в состоянии воспринимать их, то должны согласиться с тем, что говорю я: «На небе миллионы звезд». Разве оттого, что вы не можете видеть звезды, космическое пространство опустело? Нет. Только несовершенство ваших чувств заставляет вас думать так.

**Ученик:** Ученые готовы признать, что не знают всего, но при этом они не согласны верить в то, чего не могут увидеть.

**Шрила Прabhупада:** Если они не знают чего-либо, им нужно принять знание от того, кто знает истину.

**Ученик:** Они возразят на это: «Ну а если то, что нам говорят, неверно?»

**Шрила Прабхупада:** Это уже их беда. Поскольку своими несовершенными чувствами они не могут воспринимать Бога, они должны слушать того, кто знает Бога. Таков путь. Если они не обращаются к сведущему человеку — если они приходят к обманщику — это их беда. Это не отменяет метода. Когда ваши чувства бессильны, вы должны обратиться к авторитету, чтобы узнать истину.

## Крах атеистов

**Д-р Сингх:** Проблема в том, что в обществе атеистов невозможно доказать существование Бога.

**Шрила Прабхупада:** Атеисты негодяи. Нам нужно учить других — тех, у кого есть разум. Все существующее кем-то создано: кто-то ведь создал и песок, и воду, и небо. Сознание Кришны подразумевает поиск этого «кого-то».

**Д-р Сингх:** Ученые скажут: «Покажите нам Его, чтобы мы могли Его увидеть».

**Шрила Прабхупада:** А я отвечу им: «Я покажу вам Его, но прежде вы должны пройти обучение». Вы должны подготовить свои глаза, чтобы Его увидеть. Если вы слепы и не хотите идти к врачу, то как вы излечитесь от своей слепоты? Как вы прозреете? Вы должны пройти лечение. Это единственный способ избавиться от болезни.

**Ученик:** Чтобы сделать этот шаг, нужна вера.

**Шрила Прабхупада:** Да, но не слепая, а целесообразная вера. Если вы хотите чему-то научиться, нужно пойти к специалисту. Такая вера не слепа, она целесообразна. Сами по себе вы ничего не узнаете.

**Ученик:** Правда ли, что по-настоящему искренний человек обязательно повстречает истинного гуру?

**Шрила Прабхупада:** Да. *Гуру-кришна-прасаде пайа бхакти-лат-биджа.* Кришна пребывает внутри вас, и, как только Он увидит, что вы искренни, Он направит вас к тому, кто вам необходим.

**Ученик:** А если мы не до конца искренни, то получим в учителя обманщика?

**Шрила Прабхупада:** Да. Если вы хотите быть обманутым, Кришна направит вас к обманщику. Кришна обладает непревзойденным интеллектом. Если вы обманщик, Он обведет вас вокруг пальца так, что вы и не заметите. Но если вы действительно искренни, Он позаботится о том, чтобы у вас было верное руководство. В «Бхагавадгите» (15.15) Кришна говорит: *сарвасай чахам хроди саннивишто маттах смртир джнанам апоханам ча* — «Я пребываю в сердце каждого, и от Меня исходят память, знание и забвение». Кришна говорит одновременно и о памяти, и о забвении. Если вы обманщик, Кришна наградит вас интеллектом, который даст вам возможность забыть о Нем навсегда.

**Ученик:** Но сейчас у власти находятся атеисты. Они господствуют в обществе.

**Шрила Прабхупада:** Один пинок *майи*, и их господству в одну секунду придет конец. Такова природа *майи*. Атеисты связаны по рукам и ногам, но из-за *майи*, иллюзии, думают, что свободны.

*могхайаша могха-кармандо  
 могха-джнанаша вичетасах  
 ракшасим асурим чаива  
 пракртим мохиним юритах*

«Заблудшие и сбитые с толку, они придерживаются демонических, безбожных взглядов, и потому их надежды на освобождение никогда не сбываются, а все их попытки преуспеть и обрести знание постигает крах» (Б.-г., 9.12). Они совершенно сбиты с толку, поэтому все их надежды терпят крах. Об этом говорится в данном стихе «Бхагавад-гиты», и это происходит на самом деле. Столько их грандиозных планов, в частности этот лунный проект, провалились, но тем не менее они заявляют, что могут покорить природу.

**Д-р Сингх:** Они не хотят образумиться.

**Шрила Прабхупада:** Следовательно, они негодяи.

## Ученые доблестно идут в ад

**Шрила Прабхупада:** Вдумчивый человек обязательно воспользуется хорошим советом, но негодяи и глупцы никогда этого не сделают. Есть рассказ о великом поэте по имени Калидас, который был к тому же великим глупцом. Однажды Калидас сидел на ветке дерева и пилил ее. Проходивший мимо человек спросил его: «Зачем ты пишишь этот сук? Ведь ты свалишься». Калидас ответил: «Нет, нет, не свалюсь». Он продолжал пилить сук и упал. Отсюда можно сделать вывод, что он был глупцом, потому что не слушал добрых советов. Из-за своего так называемого научного прогресса ученые идут в ад. Но они не слушают, когда им это говорят, и потому они глупцы и негодяи. Глупцы постоянно строят планы, которые терпят крах. Но все же они строят очередной план. Этот план тоже рушится, и они строят следующий. И когда мы пытаемся объяснить им, что все их материалистические планы потерпят неудачу, они отказываются слушать. Вот глупцы. Глупец постоянно пережевывает жеванное. Дома, на улице, в ночном клубе, в театре — где бы он ни находился, его единственное наслаждение — это секс в разных его проявлениях.

**Ученик:** Шрила Прабхупада, кто-нибудь назовет это доблестью.

**Шрила Прабхупада:** Да, назвать можно как угодно, но эта доблесь — их глупость. Они доблестно идут в ад, вот и все. Как-то один человек преследовал другого. Преследователь спросил: «Почему ты убегаешь? Ты что, меня боишься?»

Тот ответил: «Я тебя не боюсь. Но отчего бы мне не бежать? Чего ради я должен останавливаться?»

Примерно так закоренелый материалист доблестно идет в ад. «Чего ради я должен останавливать свою грехов-

ную деятельность? — спрашивает он. — Я храбро встречаю любые последствия».

**Д-р Сингх:** Они сумасшедшие.

**Шрила Прабхупада:** Да. Веды говорят, что стоит человеку сойти с ума или стать одержимым духами, как он начинает нести всякую чепуху. Так же и тот, кто находится под влиянием материальной энергии, — сумасшедший. Поэтому он несет только вздор. Ученые не разбираются в науке, зато они *хорошо* разбираются в том, как обманывать других и играть словами.

## Мистическое телевидение

**Д-р Сингх:** Сейчас у них есть то, чего раньше не было: телефоны, телевидение, самолеты, ракеты и много других изобретений.

**Шрила Прабхупада:** Но бывают телефоны и получше, о которых они даже не подозревают. Из «Бхагавад-гиты» явствует, что Санджая, сидя подле своего господина, Дхритараштры, мог рассказывать ему о событиях, развивавшихся очень далеко от них, на поле битвы Курукшетра. Зрение Санджая намного превосходило телефонную связь. Это было мистическое телевидение, телевидение в сердце: он сидел в комнате далеко от поля сражения, но тем не менее видел все, что случалось там. В «Бхагавад-гите» приводятся вопросы Дхритараштры: «Как там мои сыновья и племянники? Что они делают?» И Санджая, отвечая на них, описывает, как Дурйодхана подходит к Дроначарье, что говорит Дроначарья и что отвечает Дурйодхана и так далее. Хотя эти события происходили слишком далеко, чтобы их можно было увидеть невооруженным глазом, Санджая, наделенный мистической способностью, мог видеть и описывать их. Вот настоящая наука.

**Д-р Сингх:** Некоторые ученые говорят, что мы усовершенствовали природу, создав такие вещи, как пластмасса и лекарства.

**Шрила Прабхупада:** В ведические времена люди ели с серебряной и золотой посуды, теперь же ученые улучшили жизнь, создав тарелки из пластмассы. (Смех.)

**Д-р Сингх:** Пластмасса превратилась в большую проблему, потому что никто не знает, как от нее избавиться. Способы уничтожить ее не существует, а она все накапливается.

### Вот доказательство

**Д-р Вольф-Ротткей:** Материалисты были бы более искренними, если бы говорили: «Мы не хотим расставаться со своими грезами. Мы хотим продолжать наслаждаться своими чувствами с помощью всей нашей техники». Но они не признают, что все их попытки наслаждаться терпят неудачу.

**Шрила Прабхупада:** Это свидетельствует об их глупости. В конце концов им придется признать это.

**Д-р Вольф-Ротткей:** Но они говорят: «Попытайтесь еще раз».

**Шрила Прабхупада:** Как они могут пытаться? Предположим, вы не можете видеть, потому что страдаете катарактой. Но вы пытаетесь видеть снова, снова и снова. Разве так можно избавиться от катаракты? Нет. Так вы никогда не выздоровеете. Необходимо пойти к хирургу. Он сделает вам операцию, и ваше зрение восстановится. Вы не прозреете, снова и снова пытаясь увидеть свет.

**Д-р Вольф-Ротткей:** Это как раз то, чего они не хотят признать, — что все их усилия постичь истину с помощью материалистической науки оказались напрасны.

**Шрила Прабхупада:** Они глупы. Они не прислушаются к добному совету. Если вы дадите негодяю хороший совет, он рассердится — как змея. Предположим, вы принесли домой змею и говорите ей: «Моя дорогая, пожалуйста, живи со мной. Каждый день я буду кормить тебя вкусной едой — молоком и бананами». Змея будет очень довольна, но в ре-

зультате у нее только прибавится яда, и в один прекрасный день вы вскрикнете: «А!» (*Подражает укушенному змеей.*)

**Д-р Вольф-Ротткей:** Но ученые ни за что не расстанутся с надеждами.

**Шрила Прабхупада:** Их планы рушатся каждый миг, но они все равно надеются.

**Ученик:** Шрила Прабхупада, один библиотекарь хотел, чтобы я доказал, что «Бхагавад-гите» пять тысяч лет. Он хотел увидеть оригинал, написанный пять тысяч лет назад.

**Шрила Прабхупада:** Предположим, я войду в темную комнату и скажу находящемуся в ней человеку: «Взошло солнце. Иди на улицу!» Он может ответить: «Чем ты докажешь то, что там светло? Сначала докажи мне это, тогда я выйду». Я могу попросить его: «Пожалуйста, только выйди, и ты сам все увидишь». Но если он не выйдет и не посмотрит, то так и останется в неведении, ожидая доказательств. Так что, если вы просто прочтете «Бхагавад-гиту», вы все увидите. Приходите и увидите. Вот доказательство.

# Шестнадцатая утренняя прогулка

*Записано 10 декабря 1973 г. на берегу  
Тихого океана в окрестностях Лос-Анджелеса.  
Шрилу Прабхупаду сопровождают д-р Сингх,  
Хридаянанда дас Госвами и другие ученики.*

## Что значит быть верховным?

**Шрила Прабхупада:** Что в материальном мире значит занимать верховное положение? Почему вы признаете президента Никсона самым главным человеком в вашем государстве?

**Д-р Сингх:** Потому что он обладает определенной властью.

**Шрила Прабхупада:** Да. А почему его положение — самое высокое в государстве? Потому что, будучи главным среди правительственныеых служащих, он получает самое большое жалованье, для него созданы самые лучшие условия и последнее слово всегда остается за ним.

**Д-р Сингх:** Он обладает способностью убеждать других.

**Шрила Прабхупада:** Нет. Вы можете не соглашаться с ним, но, поскольку он занимает высший пост, вы должны выполнять его распоряжения. Такое вот положение он занимает. Оно не зависит от того, признаете ли вы его авторитет или нет. В этом смысле слова «верховный», не так ли? В ведической литературе говорится, что признаки превосходства свидетельствуют о большой удаче. Самый

удачливый — это Бог. *Лакшми-сахасра-шата-самбхрама-севайаманам*: «Ему служат сотни тысяч лакши, богинь удачи» (Браhma-самхита, 5.29). Здесь, на этой планете, мы умоляем богиню удачи проявить к нам благосклонность. А Кришне всегда поклоняются тысячи таких богинь.

**Д-р Сингх:** Мы не в силах представить себе, что кому-то может выпасть такая удача.

**Шрила Прабхупада:** Да. Поэтому про Кришну говорят, что Он — ачинтья, непостижимый. Мы не можем оценить, насколько Он велик и удачлив. Слово ачинтья переводится как «не поддающийся оценке». Мы можем видеть лишь часть богатств Бога — материальную природу, в которой проявляется лишь доля энергии Господа. Верховная Личность обладает многообразными энергиями. У Него есть низшие и высшие энергии. В «Бхагавад-гите» (7.4) Кришна говорит:

бхӯмир āpo 'нало вайуҳ  
 кхам мано буддхир эва ча  
 аханкāра итйайам ме  
 бхиннā пракртир аштадхā

«Земля, вода, огонь, воздух, эфир, ум, разум и ложное это — эти восемь элементов составляют Мою отделенную материальную энергию». В следующем стихе «Бхагавад-гиты» Кришна описывает Свою высшую энергию (*parā пракрти*), которая образует духовный мир. И если в низшей, материальной энергии мы обнаруживаем так много удивительных вещей, то лишь представьте себе, сколько важных и удивительных вещей есть в духовном мире. В этом смысле понятия «верховный».

## Загадки йогической силы

**Хридананда дас Госвами:** А в духовном мире есть все формы жизни, которые мы видим на Земле?

**Шрила Прабхупада:** Да. И не просто все. Задумайтесь: если низшая энергия порождает такое множество чудесных форм жизни, то насколько более чудесными должны быть высшие формы жизни в духовном мире! Даже в этой материальной вселенной обитатели некоторых планет намного превосходят обитателей других планет. К примеру, на Земле люди занимаются мистической *йогой*, чтобы обрести способность творить чудеса, но у жителей другой планеты, называемой Сиддхалокой, эти необыкновенные йогические силы — врожденные. Для Земли это правило: птица летать может, а мы сами без помощи дорогостоящих машин на это не способны. Однако обитатели таких планет, как Сиддхалока, могут перелетать с одной планеты на другую без помощи машин. Для того чтобы попасть на другие планеты, им достаточно просто захотеть этого. Даже на Земле есть *йоги*, которые могут совершать омовение рано утром сразу в четырех местах — в Джаганнатха-Пури, Рамешваре, Хардваре и Двараке<sup>22</sup>. Один такой *йог*, друг моего отца, навещал его в Калькутте. Этот *йог* рассказывал, что стоит ему сесть и коснуться своего гуру, как он за две минуты переносится из Калькутты в Двараку. Такова йогическая сила. Что по сравнению с ней современные самолеты? Дурваса Муни пролетел через всю вселенную до Вайкунтихи<sup>23</sup> за один год. По современным расчетам некоторые планеты в нашей вселенной находятся от Земли на расстоянии, превышающем сорок тысяч световых лет<sup>24</sup>. Это означает, что, если лететь со скоростью света, мы достигнем этих планет в лучшем случае через сорок тысяч лет. Даже имей они такую возможность, смогли бы их астронавты прожить сорок тысяч лет? Чем же они так гордятся?

**Д-р Сингх:** Ученые выдвигают теорию, согласно которой они якобы смогут создать машину, способную перемещаться в пространстве со скоростью света.

**Шрила Прабхупада:** Это шарлатанство. Это просто слова, они никогда не смогут этого сделать.

## Ведическая космология

**Шрила Прабхупада:** Есть много невидимых планет и звезд. Например, когда планета Раху проходит перед Солнцем и Луной, происходит затмение. Но ученые объясняют затмение иначе. На самом деле затмения вызывает планета Раху. В теории современных ученых, объясняющих причины затмений, много сомнительного. Согласно Ведам, их объяснение неверно.

**Д-р Сингх:** Но ученые утверждают, что могут доказать свои теории.

**Шрила Прабхупада:** Они говорят, что наука доказывает всё. Но это вздор. Ученые доказали всё, но не знают, кем являются они сами. Это им неизвестно. И почему они умирают? Этого они тоже не знают. Вот и все их теории.

**Д-р Сингх:** Они могут построить модель вселенной. Они могут построить модели планет и Луны.

**Шрила Прабхупада:** Если они могут строить модели, почему бы им не создать модель Солнца, чтобы сэкономить электроэнергию? Эти шарлатаны много говорят, но ничего не могут сделать. Если они могут построить модель вселенной, то пусть сделают большую модель Солнца. Тогда нам не нужно будет расходовать столько денег на электричество в темное время суток. Но это им не под силу. И тем не менее они не скучаются на громкие слова только для того, чтобы забрать деньги у налогоплательщиков. Они говорят, что знают состав Луны и состав Солнца, так почему же они не могут их воспроизвести? Почему они не могут создать искусственное солнце, чтобы жителям Исландии и Гренландии не было так холодно?

## Бог — вовсе не ноль

**Шрила Прабхупада:** Однажды Господь Чайтанья Махапрабху привел в пример камень, называемый чинтамани. Этот камень может создать много других драгоценных камней, сам оставаясь неизменным.

*ом пурнамадах пурнамидам  
пурнат пурнамудачайате  
пурнасайа пурнамаддайа  
пурнамэвавайшишайате*

*Ишопанишад, Обращение*

Смысл этого стиха в том, что, хотя все исходит от Личности Бога, Сам Он никогда не иссякает. У нас на Земле кончаются запасы бензина, и это становится угрожающей проблемой, но Солнце по-прежнему светит и будет светить бесконечное число лет. Кришна может создать миллионы солнц — на самом деле Он уже это сделал. Однако Его сила не иссякла. Он ничего не утратил. Таков Бог, и такова высшая энергия Бога, *ачинтья-шакти*.

У нас есть какие-то сбережения, и если мы их расходуем, то на следующий день у нас на счету не остается ничего — ноль. Негодяи утверждают, что изначальная истина — это ноль, *шуньявада*. Они не знают, что Бог никогда не равняется нулю, что Он всегда величина положительная. Мы должны иметь ясное представление о Боге. Теологи должны черпать эти идеи из ведических писаний и не позволять глупцам и шарлатанам вводить себя в заблуждение. Природа Бога и Его неиссякаемых энергий объяснена в ведической литературе. Наша энергия иссякает, но энергия Бога — нет. В этом разница между Богом и нами. Я не могу быстро ходить или делать многое из того, на что способен молодой человек, потому что моя юношеская энергия иссякла. Но Бог всегда юн. *Адвайтам ачиутам анадим ананта-рूपам адайам пурाना-пурушам нава-йауванам ча:* «Кришна, Верховная Личность Бога, абсолютен, непогрешим и безначален. Принимая бесчисленные образы, Он тем не менее остается изначальной личностью, самой древней и вечно юной» (Брахмасамхита, 5.33). Кришна также говорит в «Бхагавад-гите»: *йिवरах сарва-бхूतानाम् х्रद-дайे र्द्जुना तीश्वराति* — «Верховный Господь пребывает в сердце каждого». Он на-

ходится также в каждом атоме, но тем не менее Он един. Таков Бог. И Он *адвайта*, недвойственный; не нужно думать, что в вашем сердце живет Он, а в моем сердце — кто-то другой. Нет, все Его проявления едины. Благодаря Своему всепроникающему аспекту Он присутствует везде. Также Он находится в одном месте. И все же это один и тот же Бог.

### **Абсолютная природа любви Кришны**

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, в трудах некоторых теологов Запада говорится, что Бог — это любовь.

**Шрила Прабхупада:** Бог — это всё. Почему они говорят, что Он — это или то? Бог — это всё, потому что Он абсолютен. Его любовь или Его ненависть — одно и то же. В материальном мире мы различаем любовь и ненависть. Но ненависть Бога и любовь Бога — одно и то же. Поэтому Его называют *ачинтьей*, непостижимым. Любовь Бога к *гопи*<sup>25</sup> и ненависть Его к Камсе<sup>26</sup> привели к одинаковому результату. И Камса, и *гопи* отправились в духовный мир. Путана<sup>27</sup> пришла отравить Кришну, а мать Яшода всегда старалась уберечь шаловливого малыша Кришну от беды. Так что Яшода и Путана представляют полную противоположность друг другу, но обе они достигли одного и того же результата. Кришна думал: «Я сосал грудь Путаны, теперь она Моя мать. Она должна достичь тех же мест, что и Яшода». Такова абсолютная природа ненависти Кришны и Его любви.

*ваданти тат таттва-видас  
 таттвам йадж джнāнам адвайам  
 брахмети параматмети  
 бхагавāн ити шабдйате*

«Ученые трансценденталисты, знающие Абсолютную Истину, называют эту недвойственную сущность Брахманом, Параматмой или Бхагаваном» (Бхаг., 1.2.11). У Бога

есть безличный всепроникающий аспект, называемый Брахманом, и локализованный аспект, Параматма. И в то же самое время Он — Бхагаван, изначальная личностная трансцендентная форма. Эти три аспекта одновременно различны и едины. Такова природа Бога, *ачинтья-бхедабхеда-таттва*, — одновременное единство и различие. Тот, кто приходит к личностной концепции Бхагавана, достигает одновременно Брахмана и Параматмы. Все эти аспекты являются Кришной, но между ними есть и разница. Они в одно и то же время едины и различны.

### **Получение знаний от образованного человека**

**Д-р Сингх:** Шрила Прабхупада, многим людям трудно признать существование Бога.

**Шрила Прабхупада:** Они больны, но не хотят лечиться. Если они не хотят лечиться, это их вина. Тот, кто не находится в сознании Кришны, сознании Бога, — тот сумасшедший. Находясь под властью иллюзорной энергии, низшей, материальной энергии, он несет один вздор, как человек, одержимый духами. Чтобы избавиться от невежества, необходимо обратиться к тому, кто обладает знанием. Вы должны найти такого человека, гуру, и предаться ему. Затем нужно задавать ему вопросы и, какие бы ответы он ни давал, их нужно принимать. Таков путь осознания Бога. Сначала нужно найти гуру, затем добиться его благосклонности своим служением и преданностью. И тогда гуру объяснит все. Кришна провозглашает в «Бхагавад-гите» (4.34):

*тад виддхи пранипāтенा  
парипрайнена севайā  
упадекшианти те джñānam  
джñāнинас таттва-даршинах*

«Чтобы узнать истину, вручи себя духовному учителю. Вопрошай его смиленно и служи ему. Осознавшие себя души могут дать тебе знание, ибо они узрели истину».

# **Приложения**



# О Шриле Прабхупаде

Его Божественная Милость А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада явился в этот мир в 1896 г. в Калькутте (Индия). Там же, в Калькутте, в 1922 г. он впервые встретился со своим духовным учителем, Шрилой Бхактисиддхантой Сарасвати Госвами. Бхактисиддханте Сарасвати, выдающемуся религиозному философи и основателю шестидесяти четырех Гаудия-матхов (вайшнавских храмов, монастырей и проповеднических центров), понравился образованный молодой человек, и он убедил его посвятить свою жизнь распространению ведического знания. Так он стал духовным учителем Шрилы Прабхупады, который одиннадцать лет спустя получил от него официальное посвящение в ученики.

При первой их встрече Шрила Бхактисиддханта Сарасвати Тхакур попросил Шрилу Прабхупаду распространять ведическое знание на английском языке. В последующие годы Шрила Прабхупада участвовал в деятельности Гаудия-матхов, написал комментарий к «Бхагавад-гите», а в 1944 г. начал выпускать журнал на английском языке под названием «Бэк ту Годхед» («Обратно к Богу»), выходивший два раза в месяц. Шрила Прабхупада сам печатал текст на пишущей машинке, редактировал его, проверял гранки и сам же распространял этот журнал. В настоящее время журнал «Бэк ту Годхед» продолжают выпускать последователи Шрилы Прабхупады.

В 1950 г. Шрила Прабхупада отошел от семейной жизни, приняв *ванапрастху*, чтобы отдавать еще больше времени

изучению и написанию духовной литературы. Он поселился в священном городе Вриндаване, где жил в очень скромной обстановке в знаменитом храме Радхи-Дамодары. В течение ряда лет Шрила Прабхупада был полностью поглощен литературными занятиями. В 1959 г. он отрекся от мира, приняв *санньясу*. Именно в храме Радхи-Дамодары Шрила Прабхупада начал работу над своим шедевром — многотомным, с подробным комментарием, переводом «Шримад-Бхагаватам» («Бхагавата-пураны»), классического произведения на санскрите, состоящего из восемнадцати тысяч стихов. Там же он написал небольшую книгу «Легкое путешествие на другие планеты».

Опубликовав первые три тома «Шримад-Бхагаватам», Шрила Прабхупада в 1965 г. отправился в США, чтобы исполнить миссию, возложенную на него духовным учителем. В последующие годы он выпустил более пятидесяти томов переводов с комментариями и авторитетных изложений индийских классических трудов по философии и религии.

В сентябре 1965 г., когда Шрила Прабхупада на грузовом судне прибыл в Нью-Йорк, он не имел практически никаких средств. Прожив в США почти год и преодолев немало препятствий, он в июле 1966 г. основал Международное общество сознания Кришны (ИСККОН). Когда он покинул этот мир (14 ноября 1977 г.), общество, основанное им, представляло собой всемирную конфедерацию, состоявшую из более чем ста храмов, ашрамов, школ, институтов и сельскохозяйственных общин.

В 1972 г. он ввел на Западе ведическую систему начального и среднего образования, основав в Далласе *гурукулу*. Впоследствии подобные школы были открыты не только в США, но и в других странах.

Кроме того, Шрила Прабхупада был вдохновителем строительства нескольких больших международных культурных центров в Индии. В Шридхаме Майяпуре (Западная Бенгалия) его последователи возводят духовный

город, в центре которого будет возвышаться величественный храм. Осуществление этого грандиозного проекта займет десятки лет. Во Вриндаване построены храм Кришны-Баларамы, гостиница для паломников со всего мира, школа (*гурукула*), там же находится мемориальный комплекс Шрилы Прабхупады (*самадхи* и музей). Крупные храмы и культурные центры ИСККОН есть также в Дели, Мумбаи (Бомбее) и многих других городах Индии.

Однако самое важное из того, что Шрила Прабхупада оставил людям, — это его книги. Высоко ценимые учеными за их авторитетность, глубину и ясность изложения, они служат учебниками во многих колледжах и университетах. Его труды переведены более чем на восемьдесят пять языков. «Бхактиведанта бук траст» (издательство, основанное им в 1972 г.) является самым большим издательством в мире, публикующим книги по индийской философии и религии.

Всего за двенадцать лет, невзирая на свой преклонный возраст, Шрила Прабхупада объехал вокруг света четырнадцать раз, читая лекции на пяти континентах. Но, несмотря на предельную занятость, он никогда не прекращал писать книги. Произведения Шрилы Прабхупады составляют подлинную энциклопедию ведической философии, религии, литературы и культуры.

# Примечания

1. Первоначально ведическое знание было изложено в одной Веде. Около пяти тысяч лет назад мудрец Вьясадева разделил ее на четыре Веды («Риг», «Яджур», «Сама» и «Атхарва»), для того чтобы даже не очень разумные могли понять ее. Вьясадева — воплощение Бога, он наделен особыми полномочиями. Он принял на себя миссию распространения ведической мудрости: написал восемнадцать Пуран, «Махабхарату», «Веданта-сутру» и множество других произведений. Но тем не менее он не был удовлетворен своим трудом. Поэтому под руководством своего духовного учителя, Нарады Муни, он составил «Шримад-Бхагаватам», который называют «зрелым плодом ведического знания».
2. «Бхагавад-гита» широко известна во всем мире. Она считается квинтэссенцией ведического знания. В ней содержатся наставления Верховной Личности Бога, Господа Кришны, которые Он дал Своему преданному Арджуне на поле битвы Курукшетра. В этих наставлениях Господь описывает совершенный путь самопознания.

«Бхагавад-гита» переведена почти на все языки мира, но «Бхагавад-гита как она есть» Его Божественной Милости А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады стала первым английским переводом, сделанным представителем подлинной цепи ученической преемственности. Таким образом, «Бхагавад-гита как она

есть» передает учение Господа Кришны без малейших искажений и личных интерпретаций.

3. Баньян — священная индийская смоковница. Его ветви пускают отростки, которые доходят до земли, дают корни и так поддерживают родительские ветви.
4. «Шримад-Бхагаватам» — одна из восемнадцати Пуран, иногда именуется «безупречной пураной». Созданная пять тысяч лет назад Шрилой Вьясадевой, она является изначальным комментарием к «Веданта-сутре», написанным самим ее автором, и представляет собой «сливки» все ведической литературы. Шрила Прабхупада ссылается на стих из Второй песни «Бхагаватам» (2.3.19): «Люди, подобные собакам, свиньям, верблюдам и ослам, восхваляют тех, кто никогда не слышал о трансцендентных играх Господа Шри Кришны, избавляющего от любого зла».
5. В бедных странах иногда можно видеть, как очень голодный человек подбирает на улице выброшенный кусок сахарного тростника, в котором уже не осталось сока, и жует жеванную кем-то мякоть в надежде ощутить сладкий вкус. Это и называется здесь «пережевыванием жеванного».
6. Шрила Бхактивинода Тхакур (1838–1914) — один из великих ачарьев, учителей сознания Кришны. Его сын, Шрила Бхактисиддханта Сарасвати Госвами Махараджа Прабхупада, стал духовным учителем Его Божественной Милости А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады. Шрила Бхактивинода Тхакур написал много книг о науке сознания Кришны.
7. В восходящем процессе познания человек старается понять истину с помощью личных наблюдений и умозаключений, а в нисходящем — принимает указания из авторитетного источника. Эти два метода исследования известны соответственно как индукция и дедукция.
8. Подразумевается духовный учитель Шрилы Прабхупады, Шрила Бхактисиддханта Сарасвати Госвами.

9. «Гуру всего мира».
10. Вайшнав — преданный Господа Вишну. Кришна — это изначальная форма Вишну, поэтому все преданные Кришны также являются вайшнавами.
11. Рагхунатха дас Госвами — один из шестерых Госвами, ближайших спутников Шри Чайтаньи Махапрабху, которым было поручено продолжить миссию Господа Чайтаньи — распространять сознание Кришны по всему миру. Рагхунатха дас Госвами отличался необыкновенным аскетизмом.
12. «Тот, кто находится в этом трансцендентном состоянии, сразу постигает Верховный Брахман и исполняется радости. Он никогда не скорбит и ничего не желает. Он одинаково расположен ко всем живым существам. Достигнув этого состояния, человек обретает чистое преданное служение Мне» (Б.-г., 18.54).
13. Слово *карма* означает «деятельность». Под законом *кармы* подразумеваются причинно-следственные закономерности, определяющие последствия любой деятельности живого существа. В самой общей формулировке закон *кармы* сводится к утверждению: «Что посеешь, то и пожнешь».
14. Полубоги — это более развитые, по сравнению с людьми, живые существа, обитающие на высших планетах материальной вселенной.
15. Молекулы ДНК являются носителями наследственной информации в живой клетке. Информация, записанная в них, до некоторой степени определяет физическую структуру тела живого существа.
16. «Йог, не сумевший достичь совершенства, после смерти долгие годы наслаждается жизнью на планетах, где живут благочестивые существа, а затем заново рождается в семье праведников или богатых и знаменитых людей» (Б.-г., 6.41).
17. «Верховный Господь, о Арджуна, пребывает в сердце каждого и направляет скитания всех живых су-

ществ, которые словно находятся в машине, созданной материальной энергией» (Б.-г., 18.61).

18. Радхарани — вечная супруга Господа Кришны и самая близкая Еgo преданная. Она — олицетворение внутренней духовной энергии Кришны, энергии наслаждения.
19. *Брахмасстра* — ядерное оружие, иногда применявшееся в ведические времена. Приводилось в действие с помощью *мантр*.
20. Валмики — великий мудрец, написавший «Рамаяну».
21. Господь Чайтанья Махапрабху — великий святой и религиозный реформатор. Положил начало совместному воспеванию святого имени (*маха-мантры* Харе Кришна). Вайшнавы считают Его воплощением Кришны в этот век (Кали-югу) .
22. Эти четыре священных города Индии находятся на расстоянии сотен километров друг от друга.
23. Название царства Бога на санскрите. Буквально означает «место, где нет тревог».
24. Сорок тысяч световых лет составляют более чем 378 квадриллионов километров.
25. *Гопи* — девушки-пастушки Бриндавана; их связывают с Кришной узы трансцендентной любви.
26. Камса — величайший демон своего времени, заклятый враг Кришны, неоднократно пытавшийся убить Его, но сам погибший от Его руки.
27. Путана — ведьма, которую Камса послал во Бриндаван, чтобы убить Кришну. Она смазала свою грудь ядом и дала ее Кришне. Но Кришна, знавший о ее намерениях, вместе с молоком высосал из ведьмы всю ее жизнь.

# Руководство по чтению санскрита

В разные исторические периоды для записи санскрита использовали разные алфавиты, однако наиболее часто применяемым алфавитом был и остается *деванагари*. Слово *деванагарī* означает «письменность, известная в городах полубогов». Алфавит *деванагари* состоит из сорока восьми букв: тринадцати гласных и тридцати пяти согласных. Грамматисты древности организовали этот алфавит в соответствии с практическими нуждами языка, и эта структура признана всеми западными учеными.

Система транслитерации, используемая в данной книге, является калькой системы латинской транслитерации *деванагари* Юдит Тиберг. При этом латинские буквы заменены на соответствующие им буквы кириллицы с сохранением системы диакритических знаков. Передача некоторых санскритских звуков при этом вынужденно отличается от традиционно принятой в русском языке. Например, сочетания «*йа*» и «*йу*» передают звуки, для которых в русском языке обычно применяются буквы «*я*» и «*ю*».

Транслитерированные санскритские слова и цитаты выделены курсивом. Все слова, склоняемые в тексте, — имена, географические названия, названия книг и философских систем, а также термины — даются в транскрипции, как это принято в русской индологической традиции.

## ФОНЕТИКА

Так же как в случае с латынью и другими древними языками, при устном воспроизведении санскрита допускается ряд фонетических условностей, приближающих произношение санскритских звуков к звукам родного языка читателя.

### Гласные произносятся следующим образом:

|          |                      |              |                      |
|----------|----------------------|--------------|----------------------|
| <b>а</b> | — как в слове «пар»  | <b>ର</b>     | — вдвое более долгий |
| <b>ା</b> | — вдвое более долгий | <b>େ (ଝ)</b> | — как в слове «это»  |
| <b>ି</b> | — как в слове «пир»  | <b>ାଇ</b>    | — как в слове «май»  |
| <b>ି</b> | — вдвое более долгий | <b>୭</b>     | — как в слове «дом»  |
| <b>ୟ</b> | — как в слове «гул»  | <b>ାୟ</b>    | — как в слове ауди-  |
| <b>ୟ</b> | — вдвое более долгий |              | тория                |
| <b>ପ</b> | — слогообразующее    |              |                      |
|          | <b>ପ</b> как в слове |              |                      |
|          | «бодрствуй»          |              |                      |

В большинстве индийских школ санскрита **ପ**, **ର**, **ଲ** принято читать как **ри**, **ରି**, **ଲି** соответственно.

### Согласные произносятся следующим образом:

|                                                             |                       |                                                       |                      |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------|----------------------|
| <b>Заднеязычные</b>                                         |                       | <b>Губные</b>                                         |                      |
| (произносятся горлом)                                       |                       | <b>ପ</b>                                              | — как в слове «шир»  |
| <b>କ</b>                                                    | — как в слове «кит»   | <b>ବ</b>                                              | — как в слове «бор»  |
| <b>ଗ</b>                                                    | — как в слове «гирия» | <b>ମ</b>                                              | — как в слове «мама» |
| <b>ଖ</b>                                                    | — как в слове «Конго» |                                                       |                      |
| <b>Зубные</b>                                               |                       | <b>Палатальные</b>                                    |                      |
| (произносятся с кончиком языка, прижатым к основанию зубов) |                       | (произносятся с прижатием средней части языка к небу) |                      |
| <b>ତ</b>                                                    | — как в слове «тир»   | <b>ଚ</b>                                              | — как в слове «речь» |
| <b>ଦ</b>                                                    | — как в слове «дом»   | <b>ଜ୍ଞ</b>                                            | — как в слове «Джон» |
| <b>ନ</b>                                                    | — как в слове «ночь»  | <b>ହ</b>                                              | — как в слове «конь» |

**Церебральные** (**т, тх, д, дх, н**) произносятся с кончиком языка, нижней стороной прижатым к переднему небу. По звучанию напоминают английские альвеолярные звуки.

**Придыхательные** (**кх, гх, чх, джх, тх, дх, тх, дх, пх, бх**) отличаются от соответствующих непридыхательных тем, что основной элемент сопровождается слабым призвуком типа английского **h**, звонкого или глухого в зависимости от основного элемента.

### Полугласные

- й** — как в слове «иена»
- р** — церебральное **р**
- л** — зубное английское **l**
- в** — как русское **в**,  
а после согласной  
как английское **w**

### Шумные

- ш** — как в слове  
«общность»
- щ** — русское **щ**
- с** — русское **с**

### Висарга

- х** — глухой звук, в конце строфы произносится с призвуком предшествующего гласного: **ах** произносится как **аха**;  
**их** — как **ихи**

### Анусвāра

- ṁ** — носовой призвук после гласной, как во французском **bon**

### Гортанная

- х** — как звонкое английское **h**

В санскрите не существует фиксированного тонического ударения. В стихотворных текстах ударными считаются слоги, стоящие в сильных местах стихотворных стоп.

В словах слоги различаются по долготе. Долгими являются слоги с долгими гласными (**ā, ai, ay, e, ī, o, ī, y**) или слоги с краткими гласными, стоящими за более чем одной согласной (включая **ḥ** и **m̄**).

# **Бхакти-йога для всех**

Испокон веков путем *бхакти* следовали великие мудрецы, святые и цари. Выдающиеся поэты прошлого слагали во славу преданного служения чудесные стихи и песни и в них превозносили чистую любовь к Богу.

В наши дни *бхакти-йога* становится даже более необходимой и важной, чем тысячелетия назад, поскольку у современных людей нет ни времени, ни возможности выполнять многочисленные предписания любой другой системы *йоги*. Но метод *бхакти* совсем несложен. *Бхакти-йога* поможет нам развить в себе все истинно высокие качества и обрести то, к чему стремится каждый живущий в материальном мире, — вечную жизнь, вечное счастье, вечное знание.

Практиковать *бхакти-йогу* под силу каждому, кем бы он ни был. Для этого совсем не надо отрекаться от мира, бросать дом, семью и работу или идти на большие расходы. Нужно только одно — отвести Господу Кришне главное место в нашей жизни. Ему одному должны быть посвящены все наши помыслы, желания и дела. Мы добьемся этого, если будем с любовью и преданностью повторять святое имя Бога — Харе Кришна *маха-мантуру*, следовать предписанным ограничениям, читать книги А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады и предлагать Господу свою пищу.

## Мантра-медитация

Для того, кто желает обрести счастье и освободиться от всех страданий и тревог, медитация представляет очень важный аспект деятельности.

Медитация означает «мысленное созерцание», но у созерцания должен быть объект. Чтобы избавиться от повседневных тревог, занимающих ум, человек должен подняться над материальным уровнем и попытаться утвердиться на трансцендентном, духовном уровне. Сделать это можно, если постоянно повторять имена Господа, таким образом общаясь с Ним.

Как утверждается в различных писаниях, у Господа много имен: Кришна, Рама, Иегова, Аллах, Будда и др. Повторение имен Господа оказывает очищающее действие и позволяет человеку подняться с материального уровня на духовный. В Индии на протяжении тысячелетий люди повторяют имена Господа в форме *мантр*. На санскрите *манта* означает «ум», а *трая* — «освобождение». Таким образом, *мантра* — это комбинация трансцендентных звуков, освобождающая наш ум от тревог.

Ведическая литература называет одну *манту* *махамантрой* (великой *мантрай*). В «Кали-сантарана-упанишад» говорится, что шестнадцать слов, составляющих ее, — Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе — особенно рекомендуется повторять в Кали-югу, век раздоров, тревог и лицемерия, в который мы живем.

*Кришна* означает «всепривлекающий», *Рама* — «всерадующий», а *Харе* — это обращение к энергии преданного служения Господу. Таким образом, *маха-мантра* означает: «О всепривлекающий, о всерадующий Господь, о энергия Господа! Прошу, позволь мне преданно служить Тебе».

Для чтения Харе Кришна *маха-мантры* не существует строгих правил. Самое замечательное в *мантра-медитации* то, что ею можно заниматься где угодно и в любое время —

дома, на работе, в автобусе или в метро, или даже за рулем автомобиля.

Существует два вида *мантра*-медитации: индивидуальная, при которой человек читает *мантру* на четках (она называется *джапой*), и другая форма, когда он повторяет ее за кем-то (это называется *киртаном*). *Киртан* обычно сопровождается игрой на музыкальных инструментах и хлопанием в ладоши. Рекомендуется и та и другая форма *мантра*-медитации, так как обе они благотворно влияют на человека.

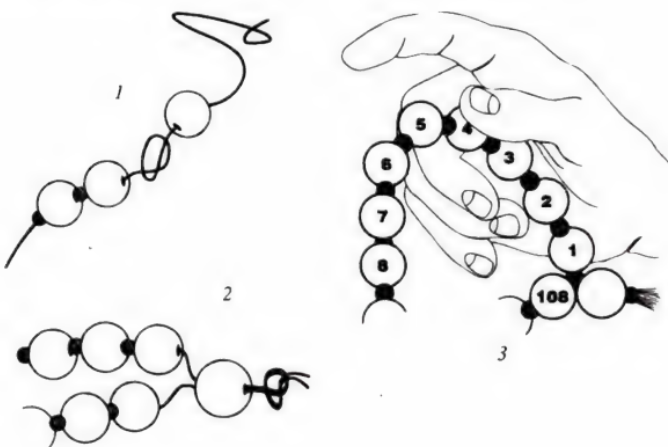
### **Джапа**

Для этого вида *мантра*-медитации нужны лишь круговые четки. Их можно купить в магазине или сделать самим, следуя приведенным ниже простым рекомендациям:

1. Купите 109 больших круглых деревянных бусин (если нет деревянных, на первое время возьмите любые другие) диаметром от одного до двух сантиметров с отверстиями, чтобы можно было нанизать их на нить, а также от трех до пяти метров крепкой нейлоновой нити.
2. Отступите пятнадцать сантиметров от конца нити и завяжите узел, затем, нанизывая по одной бусине, после каждой завязывайте одинарный или двойной узел, в зависимости от толщины нити (*рис. 1*).
3. Нанизав сто восемь бусин, проденьте оба конца нити в последнюю бусину (*рис. 2*).
4. Эта бусина называется бусиной Кришны, и хорошо, если она больше остальных. Продев в нее оба конца нити, завяжите узел и обрежьте концы нити. Четки для *джапы* готовы.

Начиная *мантра*-медитацию, зажмите бусину, следующую за бусиной Кришны, между большим и средним пальцами правой руки (*рис. 3*) и произнесите всю *маха-манту*: Харе

Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе. Затем точно так же зажмите в пальцах следующую бусину и снова произнесите *маха-мантру*, затем следующую... и так пока не повторите *мантру* на каждой бусине четок и не дойдете до бусины Кришны.



Вы прочитали один «круг» *джапы*. Чтение одного круга должно отнимать у вас около семи минут, хотя вначале на это может уйти и десять минут, и больше. Не читая *мантру* на бусине Кришны, нужно повернуть четки и двигаться по кругу в обратном направлении. Четки очень важны для *джапы*, так как вовлекают в медитационный процесс осязание, что помогает лучше сосредоточиться на звуках *мантры*.

Если вы дали обет читать определенное число кругов в день, чтобы не запутаться, вам хорошо иметь небольшой шнурок с нанизанными на нем бусинами по числу кругов, которые вы читаете ежедневно. Между этими бусинами не надо завязывать узлы, нужно завязать их только на концах шнурка, чтобы бусины не соскочили с него. Закончив круг, передвиньте одну счетную бусину вниз.

Вы можете читать *мантру* в помещении или на свежем воздухе, ее можно читать так громко или так тихо, как вам

нравится, но достаточно громко, чтобы было слышно вам самим. Самое главное — произносите каждое слово четко и ясно. Ваш ум, возможно, захочет переключиться на какие-нибудь посторонние мысли, поскольку он беспокоен, неустойчив и всегда хочет думать о чем-нибудь. Попытайтесь сосредоточить все свое внимание на чтении Харе Кришна *маха-мантры* и вслушивайтесь в каждое слово.

Читать *мантру* можно в любое время дня, но в ведической литературе указываются определенные часы, наиболее благоприятные для духовной практики. Самыми благотворными для духовного развития являются ранние утренние часы. Хорошо, если вы отведете для чтения *мантры* определенное время дня, всегда одно и то же. Начните с чтения одного или двух кругов в день и постепенно увеличьте их число до шестнадцати; это — рекомендованный минимум для того, кто относится к *джапа*-медитации серьезно и хочет стать преданным Господа Кришны.

## Киртан

В отличие от *джапы*, индивидуальной медитации, *киртан* представляет собой групповую медитацию. Во время *киртана мантру* Харе Кришна поют на какой-либо мотив. *Киртаны* можно проводить у себя дома, с семьей или друзьями, у кого-то в гостях или на природе. Один человек «ведет» *киртан* — то есть сначала он поет *мантру* Харе Кришна один, а затем остальные повторяют ее на тот же мотив. И снова ведущий поет *мантру* один, а остальные повторяют вслед за ним. Так снова и снова поется *мантра* Харе Кришна, *киртан* продолжается, и те, кто принимает в нем участие, все сильнее ощущают духовное блаженство.

Преимущество *киртана* в том, что вы слышите *мантру* Харе Кришна не только тогда, когда произносите ее сами, но и когда ее произносят другие. Петь *мантру* можно на любой мотив, сопровождая пение игрой на каких-нибудь музыкальных инструментах, хотя последнее не обязательно.

но. Для *киртана* больше подходят традиционные индийские инструменты — барабаны и тарелочки; если же их нет, то их можно заменить тем, что имеется у вас под рукой, — воображение поможет вам. Можно использовать и другие музыкальные инструменты — пианино, губную гармонику, флейту, гитару и т. д. Хорошо и просто хлопать в ладоши. Дети тоже могут принимать участие в *киртанах*, это благотворно скажется на их духовном развитии. Так вся семья может собираться по вечерам для совместного *киртана*. Хорошо проводить *киртаны* каждый день или как можно чаще.

Чтение *мантры* Харе Кришна принесет вам ощущение духовного подъема, причем это ощущение будет постоянно усиливаться. Вы можете убедиться в этом сами. Попробуйте повторять в течение пяти минут какое-нибудь другое слово или фразу. Если вы будете снова и снова повторять «Пепси-кола», уже через несколько минут вам это смертельно надоест, не принеся никакого удовлетворения. Звук же имени Кришны трансцендентен, имя Его хочется повторять снова и снова.

## Основные принципы

В каких бы условиях человек ни повторял *маха-мантру*, это необычайно благотворно скажется на его духовном развитии. Тем не менее великие мудрецы и святые — авторитеты в *джана*-медитации — предлагают использовать некоторые приемы, которые усиливают ее действие.

Чем больше человек повторяет *мантру* Харе Кришна, тем легче ему будет следовать перечисленным ниже принципам, так как, повторяя ее, он обретает духовную силу и развивает вкус к высшим наслаждениям. Когда человек при повторении *маха-мантры* начинает испытывать духовное наслаждение, ему становится намного легче отказаться от дурных привычек, препятствующих духовному развитию.

1. Для тех, кто серьезно искренне стремится к духовному развитию, рекомендуется следовать четырем основным принципам: а) не употреблять в пищу мясо, рыбу и яйца; б) не употреблять одурманивающих средств (наркотических препаратов, марихуаны, гашиша, ЛСД, алкоголя, табака и даже кофе и чая); в) не играть в азартные игры и не заниматься денежными махинациями; г) не вступать в половые отношения вне брака (а в браке — только для зачатия детей).

Следование этим четырем регулирующим принципам приведет к быстрому духовному прогрессу. Пренебрежение же ими очень затрудняет духовное развитие, усиливая привязанность человека к материальным вещам. Однако *джапа*-медитация обладает такой силой, что вначале человек может повторять *мантру* Харе Кришна независимо от его жизненных условий, и сама *мантра* поможет ему продвинуться на этом пути.

2. Нужно регулярно читать произведения А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, особенно «Бхагавад-гиту» и «Шримад-Бхагаватам». Всего лишь слушая повествования о Кришне, Его необыкновенных деяниях и трансцендентных развлечениях, человек очищает сердце от грязи, накопившейся там за то бесконечно долгое время, которое он находится в материальном мире. Регулярно слушая повествования о Кришне и о духовном мире, где Кришна наслаждается вечными играми со Своими преданными, человек может полностью постигнуть природу индивидуальной души и понять, в чем заключается истинная духовная деятельность и каков совершенный метод, с помощью которого можно вырваться из этого материального мира.
3. Чтобы лучше защитить себя от материальной скверны, следует есть только вегетарианскую пищу, одухотворенную тем, что она сначала была предложена Верховному Господу Кришне. Убивая любое живое существо, включая растения, человек навлекает на себя карми-

ческие последствия этих действий. Но Кришна говорит в «Бхагавад-гите», что Он избавляет от кармических последствий того, кто предлагает Ему вегетарианскую пищу.

4. Следует жертвовать плоды своей деятельности Верховному Господу Кришне. Когда человек работает ради собственного удовлетворения, он испытывает на себе кармические последствия своей деятельности. Если же он работает для Кришны, это не только освобождает его от *кармы*, но и пробуждает дремлющую в нем любовь к Кришне. Можно продолжать заниматься своей обычной деятельностью, если она не противоречит — прямо или косвенно — четырем регулирующим принципам, упомянутым выше.
5. Человек, серьезно относящийся к *джапа*-медитации, должен как можно больше общаться с теми, чьи интересы подобны его собственным. Это придаст ему духовных сил. Естественно, на всех нас оказывает большее влияние наше окружение. Поэтому нежелательно слишком много общаться с людьми, не имеющими духовных интересов. Общение с теми, кто стремится к духовному развитию, повторяя *мантру* Харе Кришна и следуя регулирующим принципам, — наилучший и самый быстрый способ продвижения по пути домой, обратно к Богу.

### **Прасад — духовная пища**

В «Бхагавад-гите» Господь, заключая описание метода *бхакти-йоги*, *йоги преданности*, говорит: «Чем бы ты ни занимался, что бы ты ни ел, какие бы ни приносил дары, что бы ни отдавал и какую бы *тапасью* ни совершал, делай это, о сын Кунти, как подношение Мне» (Б.-г., 9.27). Там же Он говорит, что человек должен есть только то, что было сначала предложено Ему. Итак, предложение пищи Кришне — неотъемлемая часть системы *бхакти-йоги*.

Господь также описывает виды подношений, которые Он принимает: «Если человек предложит Мне с любовью и преданностью листок, цветок, плод или воду, Я приму это» (Б.-г., 9.26). Кришна намеренно не включает в этот перечень мясо, рыбу или яйца, поэтому преданный Кришны не предлагает Ему подобную пищу. Из любви к Кришне преданный предлагает Ему только самую лучшую, самую чистую пищу. Само собой разумеется, что гниющая плоть забитых на бойне животных или зародыши курицы к ней не относятся.

В сознании Кришны преданный предлагает Кришне пищу, выражая тем свою любовь к Нему. Даже в обычной жизни человек готовит еду для другого в знак любви и привязанности к нему, и тот ценит не только саму пищу, но и любовь, с которой она приготовлена. Так же и с предложением пищи Кришне — этот процесс поможет нам развить свою любовь к Нему и преданность Ему.

Конечно, трудно любить того, кого мы никогда не видели, но уникальные ведические писания подробно описывают личностные черты Бога. В священных писаниях других основных религий мира о Боге говорится как о Верховном Отце, но о Его личности приводится на удивление мало сведений. Христос говорил о себе как о сыне Бога, Магомет был Его пророком, но кто же тогда Сам Бог? Он только косвенно проявляет Себя — то как глас небесный, то как горящий куст и так далее.

Однако, признавая, что Бог сотворил нас, мы не можем логически отрицать, что и Сам Он обладает всеми атрибутами личности — телом, индивидуальностью и всеми возможностями и способностями различных чувств и органов. Если исходить из предположения, что мы обладаем определенной формой и характером, а у Бога их нет, то, следовательно, в этом отношении мы превосходим Его. Но было бы нелогично предполагать, что творение Бога может в чем-то превзойти своего Творца. Следовательно, если мы обладаем качествами личности, то и Бог являет-

ся личностью, которая, обладая безгранично могущественной духовной формой, тем не менее остается личностью. В конце концов, говорится же, что мы созданы по образу и подобию Бога.

Пуская в ход собственное воображение, западные художники обычно рисуют Бога могучим старцем с бородой. Но в ведической литературе приводится точное описание внешности и личностных черт Бога, причем писания древней Индии — единственный источник сведений такого рода. Прежде всего, Бог вечно юн. Кроме того, Он обладает необычайными качествами, привлекающими сердца и умы даже освобожденных душ. Он удивительно красноречив и безгранично мудр, весел и отрешен. К тому же Он являет неповторимые трансцендентные игры со Своими вечными спутниками. Бесконечны описания привлекательных свойств и качеств Верховной Личности Бога, о которых говорится в Ведах. Поэтому Его называют «Кришной», или «всепривлекающим». Когда мы постигнем личность Бога, нам будет значительно легче сосредоточиваться на Нем свои мысли, особенно предлагая Ему еду.

Поскольку Кришна обладает наивысшим могуществом и абсолютно духовен, все, что приходит в соприкосновение с Ним, также становится абсолютно чистым и духовным. Даже в царстве материальной природы некоторые объекты обладают очищающей способностью. Так, например, солнце своими мощными лучами может извлекать чистую, свежую воду из озера, вода которого загрязнена. Если солнцу — материальному объекту — присуща такая способность, то мы не можем даже представить себе очищающую силу Верховной Личности Бога, Кришны, без каких бы то ни было усилий творящего миллионы солнц.

С помощью Своих трансцендентных энергий Кришна может превратить материю в дух. Если мы поместим в огонь железный прут, вскоре он раскалитя докрасна и приобретет все основные качества огня. Так же и пища —

материальная субстанция, — если ее предложить Кришне, становится полностью духовной. Такая пища превращается в *prasad*, что на санскрите означает «милость Господа».

*Prasad* в *бхакти-йоге* имеет очень большое значение. В других системах *йоги* человек должен искусственно сдерживать свои чувства, тогда как в *бхакти-йоге* он может занимать их разнообразной приносящей удовлетворение духовной деятельностью. Благодаря такой деятельности чувства постепенно одухотворяются и их начинают привлекать духовные наслаждения, далеко превосходящие те, что доступны нам в материальной жизни.

В ведической литературе содержится множество описаний *prasada* и его воздействия на человека. Господь Чайтанья, воплощение Верховного Господа, явившийся в Индии пятьсот лет тому назад, так говорил о *prasade*: «Каждому доводилось прежде пробовать эти материальные блюда, однако сейчас они приобрели необыкновенный вкус и удивительный аромат; даже их аромат, не говоря уже о вкусе, притягивает ум и заставляет человека забыть обо всех прочих лакомствах, потому что духовный нектар с губ Кришны коснулся этой обычной пищи, и ей передались все Его духовные качества».

### Как готовить *prasad*

Понимание высшей цели вегетарианства определяет прежде всего выбор продуктов, которые мы собираемся предложить Кришне. В «Бхагавад-гите» Господь говорит, что пищу можно подразделить на три категории, в зависимости от *гун* материальной природы — благости, страсти и невежества, — к которым она относится. Молочные продукты, злаки, сахар, овощи, фрукты и орехи — это пища, относящаяся к *гуне* благости, и ее можно предлагать Кришне. Как правило, пищу, относящуюся к *гунам* страсти и невежества, не предлагают Кришне, который Сам говорит в «Бхагавад-гите» (17.9 – 10), что такая пища «вызывает страдания, не-

счастья и болезни» и что она «безвкусная, разложившаяся и дурно пахнущая». Как нетрудно догадаться, мясо, рыба и яйца — это пища, относящаяся к низшим гунам материальной природы, так же как и чеснок, лук и грибы. Их не следует предлагать Кришне. Кофе и чай, содержащие кофеин, представляют собой наркотические средства, и их также нельзя предлагать Кришне. Взамен можно собирать или покупать травы и заваривать чай из них.

Покупая продукты, очень важно помнить, что мясо, рыба и яйца могут входить в состав других продуктов, поэтому необходимо внимательно изучать этикетки и в сомнительных случаях спрашивать продавца или обращаться на фабрику. Например, некоторые сорта кисломолочных продуктов и сметаны содержат желатин, который делается из рогов, копыт и костей забитых на бойне животных. Необходимо также убедиться, что сыр, который вы покупаете, не содержит сычуна — фермента, извлекаемого из тканей телячьего желудка.

Следует также избегать пищи (в особенности из злаков), которую приготовили люди, не являющиеся преданными Господа Кришны. Тонкие законы природы таковы, что сознание повара воздействует на пищу не только на физическом уровне, но и на тонком. Такая пища становится проводником неуловимого воздействия на наше сознание. Другой пример, иллюстрирующий этот принцип, — картина, которая является не просто набором мазков на холсте, но выражает также настроение художника, передающееся разглядывающему ее человеку. Подобно этому, если мы едим пищу, приготовленную людьми, не имеющими духовного сознания (например, работниками какой-либо фабрики), мы, безусловно, поглощаем определенную дозу их материалистического сознания. Кроме того, насколько возможно, мы должны употреблять только свежие натуральные продукты.

Когда мы готовим пищу, необычайно важно соблюдать чистоту, поскольку чистоплотность и праведность — род-

ные сестры. Кришне нельзя предлагать ничего нечистого, так что старайтесь содержать кухню в чистоте. Прежде чем готовить, обязательно вымойте руки. Готовя пищу, не пробуйте ее. Приготовление — это часть медитационного процесса, ведь вы готовите пищу не просто для себя, но для того, чтобы доставить удовольствие Кришне, который должен быть первым, кто попробует ее и насладится ею. Если вы готовите по испытанным рецептам, у вас все получится. Закончив приготовление еды, вы можете предлагать ее Кришне.

### Как предлагать пищу Кришне

Хорошо иметь тарелку и прочие столовые принадлежности, предназначенные исключительно для Кришны. В идеале этот столовый прибор должен быть новым, и никто другой никогда не должен им пользоваться. Когда еда готова, можно положить на эту особую тарелку понемногу от каждого блюда. Самый простой способ предложения — просто сказать: «Дорогой Господь Кришна, пожалуйста, прими эту пищу». Нужно помнить, что истинная цель всего этого — выражить нашу преданность и благодарность Господу, поэтому старайтесь вложить в приготовление пищи для Кришны всю вашу любовь к Нему, и Он примет ваше подношение. Бог самодостаточен. Ему ничего не нужно, так что это подношение — способ выражения нашей любви к Нему и благодарности. Предложив Кришне еду, нужно в течение нескольких минут повторять мантру Харе Кришна: Харе Кришна, Харе Кришна, Кришна Кришна, Харе Харе / Харе Рама, Харе Рама, Рама Рама, Харе Харе. Затем *prasad*, что буквально означает «милость Господа», можно подавать на стол. Вся приготовленная пища считается теперь предложенной Кришне, но та, что непосредственно находилась на тарелке Кришны, особенно почитается и называется *maha-prasadom*. Каждый должен, кроме всего остального, получить хотя бы чуть-чуть *maha-*

*прасада.* Попытайтесь оценить духовные качества *прасада* и помните, что он освобождает нас от воздействия *кармы*. Но прежде всего наслаждайтесь им!

Со временем вы, возможно, захотите предлагать Господу еду по всем правилам, установленным в движении Харе Кришна для тех, кто практикует сознание Кришны у себя дома. Для этого вам необходимо устроить простой алтарь с изображениями Господа Кришны, Господа Чайтаньи и Шрилы Прабхупады, духовного учителя движения Харе Кришна. Разница между упрощенным ритуалом предложения пищи и полным заключается еще и в произносимых при этом молитвах. Во время предложения по всем правилам три раза читают вслух приведенные ниже молитвы, склоняясь перед алтарем, на который мы поставили поднос с яствами для Кришны.

*нама ом вишну-пāдāйा  
кришна-преشتхāйа бхū-тале  
йāримате бхактиведāнта-  
свāминн ити нāмине*

*намас те сāрасвате деве  
гаура-вāñī-прачāрине  
нирвийеша-йūнийавāди-  
пāйчāтāйа-дēяа-тāрине*

«Я выражают свое почтение Шри Шримад А.Ч. Бхакти-веданте Свами Прабхупаде, который очень дорог Господу Кришне, ибо нашел прибежище у Его лотосных стоп».

«О духовный учитель, слуга Sarasvati Госвами, я почтительно склоняюсь перед тобой. Ты милостиво проповедуешь учение Господа Чайтаньядевы и несешь освобождение странам Запада, зараженным имперсонализмом и философией пустоты».

*намо маҳā-вадāнайāйа  
кришна-према прадāйа те*

*кришнайа кришна-чайтанийа-  
намне гаура-твишие намах*

«О самое милостивое воплощение Господа! Ты — Сам Господь Кришна, явившийся как Шри Чайтанья Махапрабху. Кожа Твоя золотистого цвета, как у Шримати Радхарани, и Ты щедро раздаешь чистую любовь к Кришне. Я выражают Тебе свое почтение».

*намо брахманийа-девайа  
го-брахмана-хитайа ча  
джагаддхитайа кришнайа  
говиндайа намо намах*

«Я выражают свое почтение Господу Кришне, которому поклоняются все *брахманы*. Он — защитник коров и *брахманов*, вечный благодетель всего мира. Я снова и снова в почтении склоняюсь перед Верховным Господом, известным под именами Кришна и Говинда».

После того как молитвы произнесены, еда должна оставаться на алтаре десять-пятнадцать минут, пока Господь вкушает. Это время преданный может посвятить *киртану*.

# **Содержание**

|                                 |     |
|---------------------------------|-----|
| Предисловие                     | 5   |
| Введение                        | 7   |
| Первая утренняя прогулка        | 11  |
| Вторая утренняя прогулка        | 18  |
| Третья утренняя прогулка        | 28  |
| Четвертая утренняя прогулка     | 32  |
| Пятая утренняя прогулка         | 41  |
| Шестая утренняя прогулка        | 46  |
| Седьмая утренняя прогулка       | 52  |
| Восьмая утренняя прогулка       | 58  |
| Девятая утренняя прогулка       | 66  |
| Десятая утренняя прогулка       | 74  |
| Одиннадцатая утренняя прогулка  | 85  |
| Двенадцатая утренняя прогулка   | 90  |
| Тринадцатая утренняя прогулка   | 97  |
| Четырнадцатая утренняя прогулка | 103 |
| Пятнадцатая утренняя прогулка   | 112 |
| Шестнадцатая утренняя прогулка  | 120 |

|                                 |     |
|---------------------------------|-----|
| О Шриле Прабхупаде              | 129 |
| Примечания                      | 132 |
| Руководство по чтению санскрита | 136 |
| Бхакти-йога для всех            | 140 |



**Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада**

### **Бхагавад-гита как она есть**

«Бхагавад-гита» является квинтэссенцией ведической мудрости. В этом произведении в сжатом виде изложены основные идеи древнеиндийской философии, в том числе закон *кармы* и концепция перевоплощения души. Перевод и комментарии позволяют практически каждому проникнуть в тайны мудрости Вед, глубже понять самого себя и окружающий мир.



**Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада**

### **Шримад-Бхагаватам**

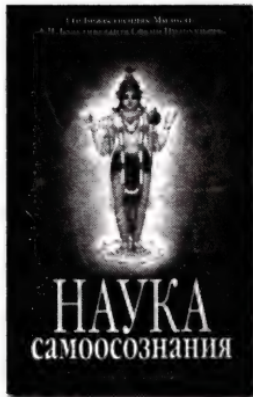
«Шримад-Бхагаватам» называют «зрелым плодом древа Вед». В этом многотомном произведении (18 000 стихов с подробными комментариями) изложены космогонические и эсхатологические концепции Вед, содержится информация о ведической астрологии, медицине, методах *йоги*, а также исторические сведения о ведической цивилизации — древнейшей цивилизации на Земле.



**Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада**

### **Шри Чайтанья-чаритамрита**

Биография Шри Чайтаньи Махапрабху (1486 – 1534), основное священное писание Гаудия-вайшнавов, квинтэссенция учений всех философско-богословских школ древней и средневековой Индии. Этот многотомный труд проливает свет на такие вопросы, как форма и сущность Бога, единство и различие души и Бога и многие другие.



Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада

## Наука самоосознания

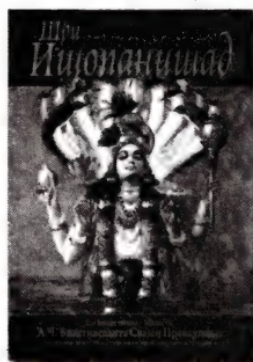
Сборник статей, лекций, интервью, эссе и писем А.Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, в которых он в доступной и занимательной форме раскрывает основные положения науки самоосознания.



Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада

## Нектар наставлений

Одиннадцать уроков древней науки *бхакти-йоги*. Перевод санскритского трактата XVI века, написанного Шрилой Рупой Госвами, одним из величайших духовных учителей прошлого.



Шри Шримад  
А.Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада

## Шри Ишопанишад

Перевод одной из важнейших Упанишад, «Иша-упанишад». Упанишады — это древнейшие философские тексты, описывающие природу высшего разума, управляющего вселенной.

Эти книги можно заказать по адресу: 125284, Москва, а/я 17,  
а также на сайте [www.krishna.ru](http://www.krishna.ru)

**Религиозные организации, прошедшие государственную регистрацию и распространяющие  
вероучение вайшнавизм (Сознание Кришны) на территории Российской Федерации**

Централизованная религиозная организация Центр обществ сознания Кришны в России  
Местная религиозная организация Московское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Общество сознания Кришны «Шри-Шри Гаура Нитай Мандир»  
Местная религиозная организация Общества вайшнавов «Бхактиведанта»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Москвы»  
Местная религиозная организация «Томское общество сознания Кришны» Центра обществ сознания Кришны в России  
Местная религиозная организация Тюменское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Самарское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Тольяттинское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Псковское городское общество сознания Кришны  
Религиозная организация общества сознания Кришны г. Пензы  
Местная религиозная организация «Новокузнецкое общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация г. Кемерово «Кемеровское общество сознания Кришны»  
Религиозная организация «Общество Сознания Кришны»  
Альметьевская городская религиозная организация «Альметьевское общество сознания Кришны»  
религиозной организации Центр обществ сознания Кришны в России  
Казанская городская религиозная организация «Казанское общество сознания Кришны» религиозной  
организации Центр обществ сознания Кришны в России  
Местная религиозная организация «Ивановское областное общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Железногорское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация вайшнавов «Красноярское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Донское общество сознания Кришны»  
Местная вайшнавская религиозная организация «Астраханское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Нижегородское городское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Общество Сознания Кришны» г. Саров Нижегородской области  
Местная религиозная организация «Общество Сознания Кришны» г. Липецка  
Местная религиозная организация «Общество вайшнавов г. Новосибирска» Центра обществ сознания Кришны в России  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Курска»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны» г. Хабаровска  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны» г. Ярославля  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны» г. Рыбинск  
Местная религиозная организация Пермское общество сознания Кришны  
Религиозная организация «Березниковское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Санкт-Петербургское общество сознания Кришны,  
учредитель А. Ч. Бхактиведанта Свами Прabhупада»  
Местная религиозная организация «Смоленское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Улан-Удэнское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Чебоксарское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация общество сознания Кришны Саратовской области  
Местная религиозная организация Брянского общества сознания Кришны.  
Местная религиозная организация Воронежское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Екатеринбургское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Краснодарское городское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Армавирское городское общество Сознания Кришны  
Местная религиозная организация Сочинское городское общество Сознания Кришны  
Местная религиозная организация Новороссийское городское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Коврова»  
Местная религиозная организация Омское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Петрозаводское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Тамбовское областное общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация общество сознания Кришны Ижевска  
Мурманская местная религиозная организация «Общество сознания Кришны»  
Религиозная организация «Общество сознания Кришны г. Владивостока,  
в составе Центра Обществ сознания Кришны в России»  
Религиозная организация «Общество сознания Кришны г. Находки,  
в составе Центра обществ сознания Кришны в России»  
Религиозная организация Общество сознания Кришны г. Артема  
Религиозная организация Центр Обществ сознания Кришны в Приморском крае  
Религиозная организация Курганское общество сознания Кришны  
Религиозная организация Иркутское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Братска»  
Религиозная организация Волгоградское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация «Волжское общество сознания Кришны»  
Религиозная организация Кавминводское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация Барнаульское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация «Проповеднический центр общества сознания Кришны в г. Бийске»  
Местная религиозная организация «Проповеднический центр общества сознания Кришны в г. Рубцовске»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны села Курджиново Карабаево-Черкесской Республики»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны хутора Ершов Карабаево-Черкесской Республики»  
Религиозная организация Общество сознания Кришны г. Тулы  
Религиозная организация Владикавказское общество сознания Кришны  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Вологды»  
Местная религиозная организация «Крымское общество сознания Кришны»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Севастополя»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Воркуты»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны города Сыктывкар»  
Местная религиозная организация «Общество сознания Кришны по городу Кострома и Костромской области»  
Местная религиозная организация «Уфимское общество вайшнавов «Гаура Санга»

УДК 1/14

ББК 87

Б94

**Бхактиведанта Свами Прабхупада, А. Ч.**

Б94      Жизнь происходит из жизни / А. Ч. Бхактиведанта Свами Прабхупада. — Изд. 2-е. — М. : The Bhaktivedanta Book Trust (Фонд «Бхактиведанта»), 2019. — 160 с.

ISBN 978-5-906941-12-1

Эта книга составлена из записей бесед Его Божественной Милости А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады, духовного учителя школы *бхакти*, с его учениками на берегах Тихого океана в 1973 году. Основывая свои утверждения на неподвластной времени мудрости Вед, Шрила Прабхупада убедительно доказывает, что жизнь не может быть результатом соединения химических веществ. Для широкого круга читателей.

УДК 1/14

ББК 87

*Духовно-просветительное издание*

**Бхактиведанта Свами Прабхупада, Абхай Чаранаравинда**

**ЖИЗНЬ ПРОИСХОДИТ ИЗ ЖИЗНИ**

Подписано в печать 26.01.19. Формат 84×108/32

Гарнитура «Таймс». Печать офсетная

Тираж 50000 экз. Заказ № 1738.

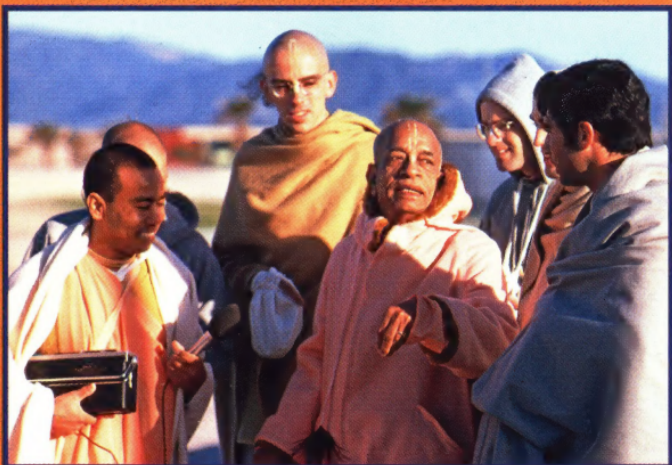


Отпечатано в ОАО «Можайский полиграфический комбинат».

143200, г. Можайск, ул. Мира, 93.

[www.oaompk.ru](http://www.oaompk.ru), [www.oaompk.ru](http://www.oaompk.ru) тел.: (495) 745-84-28, (49638) 20-685





Эта книга — исторический документ;  
она составлена из записей бесед  
Его Божественной Милости  
А. Ч. Бхактиведанты Свами Прабхупады,  
духовного учителя древней школы  
*бхакти*, с его учениками на берегах  
Тихого океана в 1973 году. Основывая  
свои утверждения на неподвластной  
времени мудрости Вед, Шрила  
Прабхупада убедительно доказывает,  
что жизнь не может быть результатом  
соединения химических веществ. Мертвая  
материя не в состоянии породить  
жизнь. Жизнь происходит из жизни.



THE BHAKTIVEDANTA BOOK TRUST  
[www.krishna.com](http://www.krishna.com)

ISBN 978-5-906941-12-1

9 785906 941121